
opusdei.org

"Evo ti Majke":
Marija na našem
putu svetosti

Kao što majke često čine, Marija
ide ispred nas na putovanju.
Pogađa što nam treba i
priprema nam to, često tako
diskretno da to ni ne
primijetimo. Ovo je 17.
nastavak serije „Borba, blizina,
misija“.

12.09.2025.

„Evo ti majke“ (Iv 19,27). Kad je Isus,
u agoniji na križu, izgovorio ove



riječi Gospi i svetom Ivanu, otkrio je
nešto vrlo duboko i vrlo stvarno,
jednu od stvari „skrivenih od
postanka svijeta“ (Mt 13,35). Isus nije
dodijelio samo počasni naslov:
Marija je zaista naša Majka, a mi smo
njezina djeca.

„Marijino majčinstvo kroz otajstvo
križa napravilo je nezamisliv skok:
Isusova majka postala je nova Eva,
izvor novog i vječnog života za svaku
osobu koja dolazi na svijet, jer ju je
njezin Sin povezao sa svojom
otkupiteljskom smrću.“[1] U tom
svečanom i bolnom trenutku, Isus
nam je pokazao opseg beskonačnog
dara koji nam je dao svojim
utjelovljenjem. Bog ne čini stvari
polovično: kad uđe, ide do kraja.
Ušao je u naše čovječanstvo i ispunio
ga svojim blagoslovima, a jedan od
najvećih je biti, s Njim, djeca one koja
je blagoslovljena među ženama (usp.
Lk 1,42).



Kao što bi bilo pogrešno vidjeti
Uzašašće kao Isusovo distanciranje i
svesti sakramente na utjehe koje
nam pomažu podnijeti tu
„udaljenost“, bilo bi pogrešno misliti
da je, nakon Marijinog Uznesenja na
nebo, njezina majčinska prisutnost
postala išta manja nego što je bila
dok je živjela na ovoj zemlji. „Marija
je tijelom i dušom uznesena u slavu
Neba i s Bogom i u Bogu je Kraljica
Neba i zemlje. I je li ona doista toliko
udaljena od nas? Istina je suprotno.
Upravo zato što je s Bogom i u Bogu,
vrlo je blizu svakome od nas. Dok je
živjela na ovoj zemlji, mogla je biti
blizu samo nekolicini ljudi. Bivajući
u Bogu, koji je blizu nama, zapravo,
'u' svima nama, Marija sudjeluje u toj
Božjoj blizini. Bivajući u Bogu i s
Bogom, blizu je svakome od nas,
poznaje naša srca, može čuti naše
molitve [i] može nam pomoći svojom
majčinskom dobrotom.“[2]



Evanđelje pripovijeda samo nekoliko
epizoda iz života naše Majke, ali sve
su pune značenja za njezinu djecu.
Svaka je prozor kroz koji možemo
vidjeti njezin život i njezinu osobu,
više je voljeti i bolje razumjeti sebe
kao njezinu djecu. Razmišljajući o
tim odlomcima, u njoj vidimo tri
temeljna stava: Marija prihvaća
Krista, promatra ga i predaje ga. I sa
svog mjesta blizu Boga, ona sada vrši
svoje majčinstvo vodeći nas istim tim
putem. Idemo Isusu i vraćamo se
Njemu, s Marijom.[3] I s njom ga
donosimo svima.

Tako je, i neka bude tako

Tog dana u Nazaretu, naizgled kao i
svakog drugog, Marija nije mogla ni
zamisliti kako će njezin fiat postati
najveći čin vjere i poslušnosti u
povijesti. Glagol kojim je Marija
odgovorila anđelu, preveden kao fiat
ili „neka bude“, pojavljuje se u
izvornom grčkom evanđelju svetog



Luke s riječju (génoito) koja izražava
hitnu, iskrenu želju da se nešto
dogodi (usp. Lk 1,38). Ali naša Majka
nije rekla ni fiat ni génoito. Točnija
reprodukcija riječi na Marijinim
usnama bila bi „amen“. Tako bi svaki
Židov izrazio osjećaj „Da, neka bude“
Bogu. Korijen hebrejske riječi
označava čvrstoću i unutarnje
uvjerenje. Potvrđuje da je ono što je
izgovoreno čvrsto, stabilno i
obvezujuće. Njezin točan prijevod je:
„Tako jest i neka bude tako.“[4]

Marijino prihvaćanje ne može se
svesti na jedan jedini trenutak u
njezinu životu. To je bila stalna
dispozicija. Njezino srce bilo je
pažljivo na Božju volju pri posjetu
anđela, uz križ i uvijek. „Cijeli njezin
život bio je hodočašće nade zajedno
sa svojim sinom, Sinom Božjim,
hodočašće koje je, po križu i
uskrsnuću, stiglo u nebesku
domovinu, u zagrljaj Boga.“[5]
Gospodin i od nas traži stvari koje



zahtijevaju osobno: „Amen, neka mi
bude po tvojoj riječi.“ Čeka nas
raširenih ruku, poput oca koji se
saginje da dozove svoje malo dijete.
Dopuštamo li Mu da bez zadrške uđe
u naše misli, odluke i djela?
Dopuštamo li Mu da nas zagrli?

Nije slučajno da odgovaramo "Amen"
kada primamo Kristovo Tijelo u
Euharistiji. Kao što je Marija
prihvatila Riječ da postane tijelom u
njoj, tako i mi primamo da raste i živi
u nama. "Kao rezultat toga, postoji
duboka analogija između fiat koji je
Marija rekla kao odgovor anđelu i 
Amen koji svaki vjernik kaže kada
prima tijelo Gospodinovo."[6] Neka
Ga primimo s njom, s "čistoćom,
poniznošću i odanošću" s kojom ga je
naša majka primila prvi put i uvijek.

Čuvanje svega u srcu

Kontemplativna misao je još jedan
temeljni stav u Marijinom životu, a
naša Majka nas želi voditi istim



putem. „Biti kontemplativan ne ovisi
o očima, nego o srcu. I ovdje molitva
stupa na scenu kao čin vjere i ljubavi,
kao 'dah' našeg odnosa s Bogom.“[7]
Marija vrlo malo govori u
evanđeljima, posebno s obzirom na
ulogu koju ima. Ona čuva otajstva
svoga Sina i razmišlja o njima u svom
srcu, od posjeta pastira u Betlehemu
do samog podnožja križa (usp. Lk
2,19).

U tišini Nazareta, u molitvi u Kani,
tijekom Isusova javnog života,
vidimo Majku koja meditira,
promatra i dopušta da je Isusova
prisutnost preobrazi. Lako je
zamisliti susret Majke i Sina na putu
do Kalvarije, kada „Neizmjernom
ljubavlju gleda Marija Isusa, a Isus
gleda svoju Majku. Njihovi pogledi se
susretnu i oboje pretaču svoju bol u
srce drugoga.“[8] I u blistavo jutro
Uskrsnuća, preplavljena slavom
Uskrslog Krista, ona anticipira sjaj
Crkve,[9] koja „živi u svojim krhkim



udovima [...]. Mnoge od njih su žene,
poput starije Elizabete i mlade Marije
- pashalne žene, apostoli
Uskrsnuća.“[10]

Kontemplativni pogled, taj „dah“
duše, pomaže nam da malo po malo
shvatimo značenje događaja naših
života i što Bog očekuje od nas.
„Evanđelje nam to govori govoreći o
Gospi koja je stvari vidjela srcem. [...]
Najbolji izraz kako srce misli nalazi
se u dva odlomka iz Evanđelja svetog
Luke koji nam govore o tome kako je
Marija 'sve te stvari čuvala
(synétérei) i prebirala (symbállousa) u
svom srcu' (usp. Lk 2,19 i 51). [...]
Ono što je Marija 'sačuvala' nije bilo
samo njezino sjećanje na ono što je
vidjela i čula, već i one aspekte toga
koje još nije razumjela; oni su ipak
ostali prisutni i živi u njezinom
sjećanju, čekajući da se 'slože' u
njezinom srcu.“[11]



Poput male djece koja se bore s
teškim zadatkom, možemo se osloniti
na svoju Majku da nas vodi na ovom
putu kontemplacije. „Marija govori s
nama, govori nam, poziva nas da
upoznamo Božju Riječ, da ljubimo
Božju Riječ, da živimo s Božjom
Riječju, da razmišljamo s Božjom
Riječju.“[12] Ako joj dopustimo da
nas vodi za ruku, dat će nam
strpljenja sa stvarima koje još ne
razumijemo i pomoći će nam da
povežemo naizgled nepovezane
točke sve dok se, kao u dječjem
crtežu, na kraju procesa strpljivog
precrtavanja ne pojavi lik.

Uvijek davati Isusa drugima

Od početka svog majčinskog poziva,
Marija shvaća da je Isus blago koje
treba podijeliti sa svima. Gospodin je
u njoj učinio „velike stvari“ (Lk 1,49),
ne za njezinu osobnu slavu, već za
dobrobit cijelog čovječanstva. Radost
hvale Magnificat odražava duboko



iskustvo božanskog sinovstva: Marija
osjeća kako se Očeva neizmjerna
ljubav izlijeva na nju, povjeravajući
joj najveće što ima, svog ljubljenog
Sina. Osjeća se ispunjenom Bogom,
Božjom ljubavlju, više nego bilo koje
drugo ljudsko biće prije ili poslije nje.
I to obilje je potiče da sve dovede
Isusu.

Marija neprestano daje svoga Sina
drugima: nudi ga kao dijete
pastirima i mudracima (usp. Lk
2,16-20; Mt 2,10-11); stavlja ga u
naručje Šimuna i Ane (usp. Lk
2,25-38); daje mu takvu „slobodu“ da
ga čak gubi u Jeruzalemu; „izaziva“
čudo u Kani i potiče sve da slušaju
što nam On govori (usp. Iv 2,3-5);
dopušta Isusu da se posveti svom
poslanju, čak i kada ga rodbina zove
(usp. Mt 12,46-50); prihvaća Očevu
volju i daje se s Isusom cijelom
čovječanstvu podno križa (usp. Iv
19,25). I možemo zamisliti razgovore,
tako pune Isusa, koje bi vodila s



učenicima nakon Uzašašća... Morali
su biti slični onima koje želi voditi s
nama i sa svima onima koji je, poput
ljubljenog učenika, primaju u svoje
domove i živote (usp. Iv 19,27).

Svako od nas je dijete na svoj način

Sveti Josemaría je jednom ispričao
priču o posjetu Sevilli tijekom Velikog
tjedna: „Izašao sam na ulicu dok su
bratovštine već hodale tamo. I kad
sam vidio sve te ljude, te pobožne
muškarce kako hodaju u procesijama
prateći Gospu, pomislio sam: 'Ovo je
prava pokora; ovo je ljubav.' Bilo je
vrlo lijepo. Tada sam vidio… Ne
znam koja je to bila procesija, niti
koja slika… Svjetla i dragulji bili su
najmanje važni. Ono što je zaista bilo
važno bila je njihova ljubav, pjesme i
hvale. Bio sam tamo i gledao je i
počeo sam moliti. Bio sam presretan.
Gledajući tu prekrasnu sliku Marije,
nisam ni shvaćao da sam u Sevilli ili
na ulici. Netko me potapšao po



ramenu. Okrenuo sam se i vidio
lokalnog čovjeka koji mi je rekao:
'Oče, zaboravi na onu; pogledaj naše!'
Isprva sam gotovo pomislio da je to
bogohulno. Onda sam pomislio da je
u pravu: kad pokazujem portrete
svoje majke, iako mi se svi sviđaju, i
ja kažem: 'Ovo je najbolji'”. [13]

Svatko od nas može odabrati
„najbolji“ portret naše nebeske
Majke. To možda čak nije ni slika, već
osobni način razgovora s njom,
ljubavi prema njoj i povjeravanja
onoga što joj ispunjava naša srca.
„Svaki kršćanin, osvrćući se unatrag,
može rekonstruirati povijest svog
odnosa s Majkom Nebeskom –
povijest koja uključuje specifične
datume, ljude i mjesta, usluge koje
prepoznajemo kao da dolaze od naše
Gospe i susrete ispunjene posebnim
okusom. Shvaćamo da ljubav koju
nam Bog pokazuje preko Marije ima
svu dubinu božanskog i,



istovremeno, bliskost i toplinu
ljudskog.“[14]

Kao što majke često čine, iako još
suptilnije, Marija ide ispred nas na
putu. Ona predviđa što nam treba i
priprema nam to, često tako
diskretno da to ni ne primjećujemo. I
premda je ispunjava radošću kada joj
zahvaljujemo na tim majčinskim
brigama, ona ne prestaje brinuti se
za nas ako mi to ne učinimo. Sveta
Marijo, znamo da ćeš to uvijek činiti,
ali nam jako dobro čini da te molimo:
iter para tutum, pripremi nam
siguran put.

[1] Papa Lav XIV., Homilija, 9-
VI-2025.

[2] Papa Benedikt XVI., Homilija, 15-
VIII-2005.



[3] Usp. Sveti Josemaría, Put, br. 495.

[4] Usp. R. Cantalamessa, L’anima di
ogni sacerdozio, Ancora, Milano
2014., str. 53 (naš prijevod).

[5] Papa Lav XIV., Angelus, 15-
VIII-2025.

[6] Sveti Ivan Pavao II., Ecclesia de
Eucharistia, br. 55.

[7] Papa Franjo, audijencija, 5-
V-2021.

[8] Sveti Josemaría, Križni put, 4.
postaja.

[9] Usp. Sedulije, Carmen paschale, 5,
358-364.

[10] Papa Lav XIV., Homilija, 15-
VIII-2025.

[11] Papa Franjo, Dilexit nos, br. 19.

[12] Papa Benedikt XVI., Homilija, 15-
VIII-2005.



[13] Primjedbe svetog Josemarije,
sabrane u A. Sastre, Tiempo de
Caminar, Madrid, Rialp 1989., str.
312 (naš prijevod).

[14] Sveti Josemaría, “Recuerdos del
Pilar,” u Escritos Varios: Edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2018.,
str. 275 (naš prijevod).

Giovanni Vassallo i Carlos
Ayxelà

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/evo-ti-majke-marija-na-
nasem-putu-svetosti/ (20.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/evo-ti-majke-marija-na-nasem-putu-svetosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/evo-ti-majke-marija-na-nasem-putu-svetosti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/evo-ti-majke-marija-na-nasem-putu-svetosti/

	"Evo ti Majke": Marija na našem putu svetosti

