
opusdei.org

Duše molitve

Isus se često povlačio kako bi
nasamo razgovarao sa svojim
Bogom Ocem, a i nama je
potrebno malo vremena svaki
dan posvećeno dijalogu s
Bogom. Naše prijateljstvo s
Isusom Kristom razvija se i
raste u tim trenucima tišine,
kroz jednostavne razgovore u
kojima mu širom otvaramo
svoje duše.

5.07.2025.

Svi nosimo niz neizbrisivih
uspomena duboko u sebi. Čak i kako



vrijeme prolazi i prestajemo gledati u
sebe, one ostaju, izranjajući u
najneočekivanijim trenucima.

Možda ćemo imati sreću da među
tim uspomenama pronađemo
trenutke bliskosti s majkom, bratom
ili bakom, u kojima su s nama
podijelili dio svog osobnog blaga.
Možda smo prvi put razgovarali s
Bogom u jednom od tih razgovora,
riječima koje su nam oni predali,
molitvama koje su nas oni naučili. Ili
se to možda dogodilo godinama
kasnije, kada je prijatelj ili slučajna
okolnost otvorila vrata intimnom
dijalogu s Bogom.

Kad god se to dogodilo, nismo li se
iznenadili kada smo, prvi put,
shvatili da možemo osobno
razgovarati s Bogom? (I još više... čuti
Ga kako odgovara?!) Vrlo vjerojatno
smo mislili da su osobni, bliski
odnosi s Bogom rezervirani za VIP
osobe, posebne ljude u Crkvi, čak i



ako nam je rečeno drugačije... Možda
još uvijek tako mislimo.

Ali prilika da budemo blizu Bogu
privukla nas je, jer ne postoji
prijateljstvo kao što je njegovo. On je
čak više od nas predan održavanju
tog odnosa i samo On može ispuniti
čežnju za ispunjenjem u našim
srcima.

Evanđelje nam govori da su apostoli,
pogođeni načinom na koji je njihov
učitelj molio, jednom zamolili Isusa:
„Nauči nas moliti.“[1] Možemo ih
zamisliti kako prvi put čuju Oče naš i
ispunjeni su nadom pri pomisli da s
takvim povjerenjem mogu
razgovarati s Bogom, svojim Ocem.
Prije su se smatrali nedostojnima
izgovoriti njegovo ime zbog dubokog
poštovanja koje su pobožni Židovi
imali prema Bogu.



Dijeliti život s Kristom

Stoljećima kasnije, na početku Djela,
sveti Josemaría također je razbio
kalupe oko sebe podsjećajući na
evanđeoski poziv na kontemplaciju
kroz običan život. Na taj je način
otvorio horizonte onima koji su
pristupili njegovom apostolatu,
ispunjavajući prve mladiće i djevojke
u djelu sv. Rafaela entuzijazmom i
pozivajući ih da budu duše molitve:
„Kad sam ti poklonio onu povijest
Isusovu, stavio sam kao posvetu: «Da
tražiš Krista! Da nađeš Krista! Da
ljubiš Krista.»

- Tri etape vrlo jasne. Jesi li pokušao
živjeti barem po prvoj?“[2] Mnogi su
slijedili taj poziv, hodajući putem
kršćanskog života usred svijeta,
nastojeći ostati u dijalogu s
Gospodinom.

Od tada su se mnogi ljudi približili
duhu Djela, privučeni ovom



porukom, želeći dati svakom
trenutku svog života njegov puni
smisao, živeći ga s Bogom... Ljudi iz
svih društvenih slojeva, s dubokom
željom da žive punim, autentičnim
životom, mnogi od mladosti,[3]
okreću se resursima za kršćansku
formaciju koje nudi Djelo, tražeći
vodstvo i hranu za svoj unutarnji
život.

„Dobrim korištenjem sredstava
ponuđenih u djelu svetog Rafaela,
oni primaju čvrstu doktrinarnu
formaciju, uče biti duše molitve,
živjeti u Božjoj prisutnosti usred
svojih svakodnevnih dužnosti, dati
svom radu (bilo intelektualnom ili
manualnom) kršćansko značenje i
imati duh žrtve.“[4]

Tijekom dana nastojimo podijeliti s
Bogom ono što je pred nama; sve
naše odgovornosti, projekte i brige.
Nudimo mu ono što imamo, moleći
da naša djela mogu započeti



njegovim nadahnućem i nastaviti se
uz njegovu pomoć,[5] kako bismo i
mi mogli biti svjedoci Kristova svjetla
za one oko nas.

Trudimo se biti svjesni da je Bog
uvijek pažljiv prema nama i
odgovoriti na njegovu Ljubav
zahvaljujući mu mnogo puta dnevno,
moleći za oproštenje kada smo ga
zaboravili, njegujući tako Božju
prisutnost.

Autentični dijalog

Kao što se Isus često povlačio da
bude sam i razgovara sa svojim
Bogom Ocem, i nama su potrebni
„neki trenuci koji su isključivo
posvećeni našem razgovoru s Bogom,
trenuci tihog dijaloga, ako je moguće
pred svetohraništem, kako bismo
zahvalili našem Gospodinu što nas je
čekao - tako često sam - dvadeset
stoljeća.“[6]



Naše prijateljstvo s Isusom Kristom
razvija se i raste u tim trenucima
tišine, kroz jednostavne, neustrašive
razgovore u kojima mu širom
otvaramo svoje duše, znajući da nas
On najviše i najbolje voli i da je već u
nama da nam da ohrabrenje, svjetlo i
milost.

U molitvi doživljavamo Isusovu
blizinu i otkrivamo da On nastoji sve
više ispunjavati naša srca, ulijevajući
u njih svu svoju ljubav, proširujući ih
i uključujući u njih mnoge ljude.

Ali nije uvijek lako moliti se, i bez
obzira jesmo li na početku svog
putovanja ili smo prešli određenu
udaljenost, uvijek želimo naučiti
kako moliti. Može biti korisno zastati
i razmisliti o tome kako molimo ili o
tome kako bismo željeli da ti
razgovori prijateljstva s Njim budu.

Dobra početna točka mogla bi biti
razmišljanje o temi koja nam sada
zaokuplja srca. Tada možemo



razgovarati o svojim životima: što
nas uzbuđuje, što nas brine, što
imamo pri ruci. Ponekad nas možda
nešto iznutra grize, a ipak s Njim
razgovaramo o „pticama i cvijeću“,
možda zato što ne vjerujemo da je
Bogu zaista stalo do svega što nam je
važno ili zato što se bojimo suočiti sa
složenošću svojih života.

Možda ne znamo kako razgovarati s
Bogom o određenim temama. Može
nam pomoći da razmislimo da je Bog
uvijek na našoj strani i da Mu je
uvijek stalo do onoga do čega je
nama stalo. Iz tog razloga, s
jednostavnošću, možemo Mu reći:
„Gospodine, ovo me brine... Što
možemo učiniti? Gdje si ti ovdje?“
Također mu možemo reći o svojim
iskustvima, malim poteškoćama s
kojima smo se susreli i kako smo se s
njima nosili, pitajući ga što ima reći o
tome ili o onome što nas čeka,
pokušavajući sve vidjeti iz Božje
perspektive.



Gospodin nam govori kroz Sveto
pismo, nauke pastira Crkve i svetaca
te događaje dana. Stoga je u svakom
trenutku molitve važno biti pažljiv,
otvoren slušanju Boga i
razumijevanju njegova djelovanja u
našim životima, spremni
„zakomplicirati“ svoje živote
razmišljajući o tome kako se suočiti
sa stvarnošću na kršćanskiji način, u
skladu s našim identitetom djece
Božje.

U Evanđelju nas Gospodin poziva da
budemo hrabri i odvažni, a molitva
je dobro mjesto za početak ove
preobrazbe uma i osjetila. To se
naziva „bitkom molitve“ (Katekizam
Katoličke Crkve, br. 2726) jer se u tim
trenucima, Božjom milošću,
usuđujemo slušati, otkrivati i dublje
ući u Božje srce. Tamo ćemo pronaći
njegove nade za nas i s nama, ne na
teoretski ili apstraktan način, već na
stvaran. S Njim se obvezujemo boriti
se u određenom području u kojem



znamo da se trebamo promijeniti:
nešto malo što On želi da predamo ili
nešto za što znamo da će nama ili
ljudima bliskim nama učiniti dobro.
On je naš Otac i On nas prati, daje
nam snagu i gleda nas s
razumijevanjem i ljubavlju.

Možda će biti korisno razmotriti
primjer naše Majke Marije.
Evanđelje nam kaže da je „sve te
stvari čuvala i prebirala u svom
srcu“,[7] što znači da je bila navikla
razmišljati o tome što znače stvari
koje su joj se događale, kako je mogu
približiti Bogu i što je On tražio od
nje kroz okolnosti u kojima se našla.
Ona nas može naučiti da njegujemo
naviku spremnosti slušanja,
otkrivanja značenja stvari i načina
suradnje u Božjim planovima. To
zahtijeva aktivno slušanje i duboku
želju da iskoristimo svaku priliku za
ljubav, da s povjerenjem kažemo da
Bogu.



Vrijeme za slušati Boga

Ponekad je lako osjetiti Božju
prisutnost; na primjer, u trenucima
prepunih sreće ili u trenucima
meditacije. Međutim, u drugim
trenucima može nam biti teško čuti
Boga. Što bismo tada trebali učiniti?
Prvo pitanje koje si trebamo postaviti
jest zašto nam je teško slušati Ga u
tim trenucima. Možda, iz raznih
razloga (zauzetost, dugi popis
obaveza, zanemarivanje...) nismo
baš spremni za interakciju s Bogom.

Ovo unutarnje stanje može se čak
izraziti i u našim odnosima s
drugima, što otežava njihovo
slušanje. Možda se pitamo kako
obično slušamo druge i pokušavamo
li čuti Božji glas kada smo zatvorili
uši za druge ljude.

Papa Lav XIV. nas savjetuje: „Mislim
da je važno da svi naučimo više
slušati, ući u dijalog. Prije svega, s



Gospodinom: uvijek slušati Božju
Riječ. Zatim slušati i druge, znati
graditi mostove, znati slušati bez
osuđivanja, ne zatvarajući vrata
misleći da imamo svu istinu i da nam
nitko drugi ne može ništa reći.“[8]

To je jedan od načina da naučimo
svoje uši slušati: boriti se protiv toga
da se zapletemo u sebe i vlastite
ideje, da se ne prepustimo
pretjeranoj buci medijske zasićenosti
(stalna glazba, igre, društvene
mreže...) ili našem hiperaktivnom
životu.

Ako težimo životu molitve, moramo
obrazovati i trenirati svoja vanjska i
unutarnja osjetila kako bismo ih
probudili i doveli do toga da nas
sjedinjuju s Bogom. To možemo
učiniti njegovanjem unutarnje tišine
dobrim čitanjima (i duhovnim i
književnim), razmatranjem prirode,
otkrivanjem ljepote u malim



stvarima i ne pokušavanjem ispuniti
sve svoje vrijeme aktivnostima.

Duh Sveti prebiva u nama i moramo
pronaći načine kako bismo osigurali
da možemo primati njegove
inspiracije i čuti Božji glas u
unutarnjem prostoru naših duša.

Pretpostavimo da već primjenjujemo
ta sredstva u praksi... Kako sada
možemo slušati što nam Bog želi
reći? Bog govori kako i kada želi, ali
uvijek se možemo okrenuti bitnom
resursu: Božjoj Riječi! Sveto pismo je
privilegiran put do spoznaje Božje
volje. Crkva je oduvijek
preporučivala okretanje oporuci koju
nam je ostavio preko evanđelista.
„Što je Sveto pismo nego pismo
svemogućeg Boga svom
stvorenju?“[9]

Nema boljeg vodiča za molitvu i za
naše vlastite živote od Isusova života.
„Kad otvaraš Sveto Evanđelje,"



savjetuje nam sveti Josemaria, "misli
da ono o čemu se tamo pripovijeda –
Kristova djela i riječi – ne moraš
samo znati, nego i živjeti. Sve, svaki
odlomak koji se tamo nalazi, bio je
prikupljen, pojedinost po pojedinost,
da bi ga ti utjelovio u određenim
okolnostima svog postojanja (...) u
ovoj Svetoj Riječi, pronaći ćeš Život
Isusov; no, osim toga, trebaš ondje
pronaći i svoj život.“[10] Ako idemo
na molitvu želeći rasti u prijateljstvu
s Isusom Kristom, ništa ne može biti
bolje od čitanja i meditacije o
Evanđelju kako bismo ga upoznali i
povezali se s Njim.

Naravno, ovisno o stanju naše duše,
može pomoći da promijenimo način
molitve ako postane težak ili
monoton, kada se mučimo koristiti
svoju maštu ili pretvoriti svoju
unutarnju buku u molitvu.

Ponekad nam pomaže ostati u stavu
klanjanja, zahvaliti Mu na različitim



stvarima, pročitati članak ili knjigu o
duhovnosti o temi koja nas zanima,
uživati u usmenoj molitvi poput
Očenaša, tražiti od Njega nakane koje
nas se tiču ili jednostavno „biti sami s
Onim za kojeg znamo da nas voli“,
[11] gledajući u Svetohranište. Ostati
s Njim pokazuje Mu koliko Ga volimo
i da Ga ne napuštamo pri prvoj
teškoći. Kako god se molili, Bog nas
potiče da ne stagniramo ili se ne
smirimo, jer želi produbiti našu
intimnost s Njim. Molitva je
namijenjena da bude nešto živo.

U djelu svetog Rafaela imamo
sredstvo koje nas treba naučiti biti
duše molitve: meditacije. Ovi tjedni
trenuci molitve vođeni svećenikovim
propovijedanjem, mogu nadahnuti
našu osobnu molitvu, otvoriti nam
horizonte, naučiti nas da se uronimo
u prizore Evanđelja itd., iako nikada
neće zamijeniti trud koji moramo
sami uložiti, jer je molitva u



konačnici susret jedan na jedan u
tišini naših duša.

Molitva, vitalna potreba

Među sredstvima formacije
dostupnima u Djelu, osobna molitva
je ključ da sve što primimo pusti
korijenje u našim dušama. U molitvi
zastajemo kako bismo razgovarali s
Gospodinom o onome što smo čuli u
krugu i primijenili to na svoje živote;
tamo pripremamo razgovore
duhovne pratnje i vraćamo se kako
bismo savjete koje smo dobili učinili
svojima. Iz molitve proizlazi naša
želja da odgovorimo Gospodinu tako
što ćemo biti velikodušniji kroz
prikupljanje priloga i davanje
vremena u posjetima siromašnima ili
katehezi; tamo se pali naša želja da
druge približimo Njemu.

Malo-pomalo, molitva postaje
životna potreba, izražavajući naše
prijateljstvo s Isusom Kristom, do te



mjere da primjećujemo da kada je
napustimo, sve ostalo posrće, jer se
misija koju nam je Bog povjerio
obnavlja u molitvi. Molitva je motor
naših života.

Kad dopustimo da nas On vodi, On
nam pomaže „rasti i postati 'slovo
Kristovo' (2 Kor 3,3) jedni za druge“,
kako je rekao papa Lav. „Što se više
dopustimo uvjeriti i preobraziti
Evanđeljem - dopuštajući sili Duha
da očisti naše srce, da učini naše
riječi izravnima, naše želje iskrenima
i jasnima, a naša djela velikodušnima
- to smo sposobniji naviještati
njegovu poruku.“[12]

[1] Lk 11,1.

[2] Sv. Josemarija, Put, br. 382.



[3] Usp. Papa Franjo, Opća
audijencija, 13. VI. 2018.

[4] Sv. Josemarija, Sabrana pisma II,
Pismo br. 7, br. 5.

[5] Tradicionalna molitva uključena
u uvodnu molitvu mise u četvrtak
nakon Čiste srijede; sv. Josemarija ju
je ugradio u preces Djela.

[6] Sv. Josemarija, Susret s Kristom,
br. 119.

[7] Lk 2,19.

[8] Papa Lav XIV., Homilija, 11. V.
2025.

[9] Sv. Grgur Veliki, Pismo Teodoru,
liječniku caru, Ep. V, 46 (CCL 140,
339).

[10] Sv. Josemarija, Kovačnica, br.
754.

[11] Sv. Terezija od Isusa.



[12] Papa Lav XIV, Homilija, 25. V.
2025.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/duse-molitve/ (30.12.2025.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/duse-molitve/
https://opusdei.org/hr-hr/article/duse-molitve/

	Duše molitve
	Dijeliti život s Kristom
	Autentični dijalog
	Vrijeme za slušati Boga
	Molitva, vitalna potreba


