
opusdei.org

Druženje: okus
ranog kršćanstva

Druženje je onaj trenutak u
danu ili tjednu u kojem članovi
Opusa Dei žive svoju zajedničku
pripadnost narodu Božjem, koji
je Crkva, i onom njegovom
dijelu, koji je Djelo. Podsjeća ih
da su dio obitelji i potiče ih da
žele doprijeti do svih duša.

15.04.2025.

Prije uzašašća na nebo, Isus je želio
imati kratki susret s apostolima za
oproštaj. Njegova pojava ih je,
međutim, iznenadila, jer su



jedanaestorica u tom trenutku bila
"za stolom". Gospodin je iskoristio te
posljednje trenutke sa svojim
učenicima da objasni životni plan
koji ih od sada čeka: "Idite po svem
svijetu i propovijedajte
Evanđelje" (Mk 16,15). Čitajući ovaj
odlomak, sv. Josemaría je jednom
poželio uzviknuti: "To je društveno
okupljanje!" Nije bilo prvi put da je
evanđelist ukazao na susret ovakvog
tipa. Prije umnažanja kruhova
Gospodin je rekao Dvanaestorici:
"Hajdete i vi u osamu na samotno
mjesto, i otpočinite malo." (Mk 6,31).
„Ovi razgovori“, dodao je utemeljitelj
Opusa Dei, „uskrsloga Krista s
učenicima također su evanđelje
okupljanja; nisam ga do danas vidio
u ovakvom svjetlu“[1].

Doprijeti do srca

Sveti Josemaría, prisjećajući se
trenutaka kada se Isus susreo s
apostolima i družio s njima,



komentirao je da običaj društvenih
okupljanja ima "okus ranog
kršćanstva" [2]. Od ranih godina
Akademije DYA, ovaj je običaj igrao
ključnu ulogu u obiteljskom životu
Centra. Don Alvaro, u svom
komentaru na Uputu 31-V-1936,
primijetio je da je sveti Josemaría
prenio duh Djela na prve članove u
to vrijeme: bila je to prilika vidjeti
stvari s nadnaravnim značenjem i
ponovno zapaliti apostolski žar, čak i
kada su sve o čemu se raspravljalo
bile trivijalne ili šaljive teme[3].

Kršćanin je dio Božjeg naroda i na
neki način svoj identitet temelji na
ovoj stvarnosti. Borba za svetost nije
samotni pothvat, nego Gospodin
računa na odnose koje uspostavljamo
u svom životu. "Božja je volja bila da
posveti i spasi ljude, ne izolirane, bez
ikakve međusobne veze, nego kao
narod koji će ga ispovijedati u istini i
služiti mu u svetosti" [4].



Druženje je trenutak u kojem
možemo iskusiti zajedničku
pripadnost narodu Božjem koji je
Crkva i onom dijelu koji je Djelo. Zato
to nije samo okupljanje: to je nužnost
obiteljskog života, trenutak u kojem
možemo poželjeti dobrodošlicu
svojoj braći i sestrama i pokazati
svoje kvalitete kako bismo doprli do
srca jedni drugima. Zato je to i
sredstvo obrazovanja, gdje učimo o
načinima postojanja drugih ljudi,
razumijemo različite načine viđenja
života i obogaćujemo svoj unutarnji
svijet. Uživanje u društvu drugih
hrani naše odnose kako bismo svima
prenijeli svoju naklonost: "Stjecanje
ljubaznosti, veselja, strpljenja,
optimizma, finoće i svih vrlina koje
suživot čine ugodnim važno je kako
bi se ljudi osjećali dobrodošli i bili
sretni" [5].

Ali to nije nešto što se
podrazumijeva, niti je rezultat
inercije ili činjenice života pod istim



krovom. Želja za izgradnjom doma u
kojem se svi osjećaju dijelom, vodi do
hranjivog obiteljskog života uz stalnu
kreativnost, bez unaprijed utvrđenih
formula. I upravo u raspravi, kao i u
drugim trenucima kada dijelimo
vrijeme s ljudima u Centru, možemo
ispuniti tu želju.

Gubitak vremena

Dijeljenje zajedničkih trenutaka
bitno je u životu svake obitelji.
Provođenje vremena zajedno
pomaže nam u izgradnji odnosa s
ljudima s kojima živimo. „Kad ne
biste imali druženja, (…) ne biste bili
složni među sobom, živjeli biste kao
stranci“ [6]. Istina je da ponekad nije
uvijek moguće sudjelovati u
druženju, ili možemo prisustvovati
samo jednom tjedno, ili prilikom
tečajeva ili nekoliko dana suživota.
Ali, u svakom slučaju, kad smo tamo,
uvijek to možemo pretvoriti u priliku
da njegujemo to bratstvo koje nas



navodi da izađemo iz sebe i
zainteresiramo se za svoju braću.
Podsjeća nas, usred užurbanosti
svakodnevnog života ili tjedna, da
smo dio nadnaravne obitelji.

Iz utilitarističke perspektive, mogli
bismo pomisliti da je rasprava
gubljenje vremena, budući da ne
radimo ništa što se pretače u
produktivnost ili učinkovitost. Ali
upravo ovo vrijeme koje provodimo s
ovim ljudima puni nas radošću i
željom da kasnije dopremo do svih
duša. "Ako uložite svoju ljubav u to,
svaka će naša kuća biti dom koji
želim za svoju djecu. Vaša će braća
biti gladna da se vrate kući nakon
radnog dana; i također će imati želju
izaći na ulicu – odmorni, spokojni – u
rat mira i ljubavi koji Gospodin traži
od nas» [7].

Doista, izazov leži u tome da se u
toplini doma osnaži intenzivan
profesionalni i apostolski život. To je



ideal kojem teži svaka obitelj: da se
rad roditelja odvija u skladu s brigom
za supružnika i djecu. Stoga
nastojimo pomiriti ove dvije
stvarnosti tako da hrane jedna
drugu: raditi znajući da uzdržavamo
obitelj, uživati u domaćinstvu kako
bismo mogli bolje raditi. Na oba
mjesta, činimo svijet pogodnijim za
stanovanje za Božju djecu.

Svaki na svoj način

Našu osobnu povijest uvelike
oblikuje dom u kojem smo odrasli.
Isto tako, mi kršćani znamo da smo
dio Božje obitelji. Papa Franjo
definirao je Crkvu kao “dom među
domovima”[8]. U Opusu Dei također
smo pozvani stvoriti dom temeljen
na dvije stvarnosti koje nas
ujedinjuju: djeca smo Božja u Crkvi i
on nas je pozvao u njegovo Djelo. A
ovaj dom također je pozvan obilježiti
našu osobnu povijest.



Svaka obitelj ima nešto što je čini
jedinstvenom. No mogli bismo
također reći da nemaju svi članovi
istu ulogu. Otac i majka ponašaju se
kao glave obitelji s različitim, ali
komplementarnim stilovima. I djeca,
ovisno o svom karakteru i dobi,
također na svoj način doprinose
stvaranju te kućne atmosfere.

Nešto slično događa se u obiteljskom
životu u centrima, točnije na svakom
druženju. Bit će onih koji su po
prirodi skloniji pričati i ispričati, do
detalja, nešto što im se nedavno
dogodilo. Drugi pak radije ostaju
diskretniji kako bi mogli pažljivije
slušati što drugi imaju za reći. A neki
će radije pitati za interese drugih.
Ukratko, svatko na svoj način
pridonosi očuvanju topline doma u
svakom druženju. "Ne očekujte od
drugih da budu na vašu sliku i
priliku, nego na sliku i priliku Božju,
prema osobnim okolnostima svake
osobe. Isto kao u onoj zbirci



magaraca koje mi kćeri i sinovi šalju
sa svih strana svijeta: ima ih od
slame, od zlata, od srebra. Ima ih s
dijamantima, smaragdima, od
željeza, od svega... ima svega.
Razumijem da su takvi, raznoliki: svi
su vrlo smiješni"[9].

Ovo je misija u kojoj svatko ima
nezamjenjiv doprinos. Bog računa na
naše talente kako bismo usrećili
druge. Moglo bi se reći da savršen
dom ne postoji, nego bi svaki trebao
biti jedinstveni mozaik sastavljen od
darova koje stavljamo u službu onih
oko sebe. Uostalom, to je logika Svete
Obitelji: "U Betlehemu nitko ništa ne
zadržava. Tamo se ne čuje ništa o
mojoj časti, mom vremenu, mom
radu, mojim idejama, mojim
ukusima ili mom novcu. Tamo je sve
stavljeno u službu velike igre Boga s
čovječanstvom, koja je
otkupljenje"[10].



Upravo zato što svatko ima svoj
osobni doprinos, logično je da u
domu postoje različiti načini
razmišljanja i djelovanja. To je dio
samog života: ne postoji društvena
stvarnost u kojoj su svi njezini
članovi jednaki. Slično tome, moglo
bi se također reći da ne postoji centar
u kojem svi imaju isti način
postojanja i iste sklonosti ili ukuse.
Ali te razlike nisu prepreka za
izgradnju doma, naprotiv. Vode nas
da volimo druge ne samo iz ljudskih
razloga, već zato što su braća, djeca
Božja u Djelu. Dakle, oponašamo
Kristov bezuvjetni način ljubavi, koji
nije ograničen na mali broj ljudi, već
na sve one koje nam je postavio na
put.

Uživajte u trenucima

Izgradnja kuće nije uvijek
provođenje više vremena kod kuće ili
pravljenje izvanrednih planova; radi
se o tome da cijenimo trenutke koje



svaki dan imamo s onima oko nas.
Druženje je jedan od takvih
trenutaka, ali ne i jedini. Pravila
pobožnosti, obroci, sportovi i poslovi
također su prilike za kvalitetno
provođenje vremena s drugima:
pomažu nam da ih bolje upoznamo i
učimo jedni od drugih. Isto tako, čak
i ako ne živite u Centru, često imate
priliku podijeliti neke od tih
trenutaka. I upravo u tim
svakodnevnim okolnostima
njegujemo odnose s ljudima oko sebe
i pokazujemo im svoju naklonost.

Uživanje u tim trenucima omogućuje
nam i da se odmorimo i na neki
način odvojimo od svakodnevne
vreve. Molitva koja se pripisuje
svetom Thomasu Moreu glasi ovako:
"Daj mi, Gospodine, smisla za humor.
Daj mi milost da razumijem šalu i da
otkrijem malo radosti u ovom životu
i prenesem je drugima»[11]. Upravo
polažući nadu u ove stvarnosti,
otkrivamo one male doze radosti



koje nam dolaze svaki dan. I ovaj
predah, koji nam se nudi kap po kap,
pomaže nam više nego jedan jedini
pljusak usred mnogo dana suše.

U tim stankama možemo naći
potporu brata ili sestre koji nas tješi,
krijepi, hrabri... I obrnuto: možemo
biti utjeha nekome tko je
najumorniji. To je isti stav koji je Isus
zadržao kad je, vidjevši nekoga
obeshrabrenog, pokušao u njemu
povratiti nadu: "Hrabro, sinko!" (Mt
9,2), "Velika je vjera tvoja!" (Mt
15,28), "Ustani!" (Mk 5,41), “Idi u
miru” (Lk 7,50), “Ne boj se” (Mt
14,27). Ovo je jezik koji je svaka
obitelj pozvana naučiti.

José María Álvarez de Toledo



[1]. Riječi svetog Josemarije
navedene u n. 142 uz Naputak 31-
V-1936.

[2]. Sveti Josemaría, Bilješke iz
rasprave, 16. lipnja 1974.

[3]. Cfr. Naputak 31-V-1936, br. 142.

[4]. Lumen gentium, n. 9.

[5]. Mons. Fernando Ocáriz,
Pastoralno pismo, 1. studenog 2019.,
br. 10.

[6]. Sveti Josemaría, Bilješke sa
skupa, 19. 12. 1967.

[7]. Naputak 31-V-1936, br. 114.

[8]. Franjo, Govor, 6-V-2019.

[9]. Sveti Josemaría, Bilješke uzete iz
rasprave, 4-V-1968.

[10]. Sveti Josemaría, Pismo, 14-
II-1974, br. 2.



[11]. Molitva za dobro raspoloženje
svetog Thomasa Morea.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/druzenje-okus-ranog-
krscanstva/ (20.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/druzenje-okus-ranog-krscanstva/
https://opusdei.org/hr-hr/article/druzenje-okus-ranog-krscanstva/
https://opusdei.org/hr-hr/article/druzenje-okus-ranog-krscanstva/

	Druženje: okus ranog kršćanstva

