
opusdei.org

Drugi su naši (II)

"Briga za nekoga nije samo
zacjeljivanje male rane, već
promatranje osobe u cijelosti,
traženje njenog dobra i na
ovom i na drugom svijetu."
Drugi članak o bratskoj
opomeni.

31.10.2021.

Dođe dakle u samarijski grad koji se
zove Sihar, blizu imanja što ga Jakov
dade svojemu sinu Josipu (Iv 4: 5).
Isus je to putovanje i taj susret
pomno isplanirao. Želio je da se
njegova žeđ i žeđ Samarijanke



susretnu kod bunara. To je okruženje
prikladno za dar, s bunarom i
vodom. Ali Isus traži najveći dar: želi
radost i mir duše odabrane od
vječnosti, iako se u posljednje
vrijeme možda malo udaljila od
Božjeg srca.

Bliskost je Božji način

Sveti Josemaría znao je reći da se
„milosrđe nije toliko „davanje“ koliko
„razumijevanje“ [1], preuzimanje na
sebe probleme i poteškoće drugih.
Kad tome težimo, ljudi i njihove
poteškoće nisu nam nešto strano, već
postaju dio nas samih. Krist nije
razmišljao o tome koliko će ga truda
koštati susret sa Samarijankom. Tko
god preuzme odgovornost za drugu
osobu prepoznaje dar kojega nosi
svaka od njih, vidi Božju sliku u njoj i
beskrajnu ljubav našeg Gospodina
prema svakoj duši. Svaka je osoba
dar za svoje bližnje - otkriće koje je
prvi korak u mogućnosti da si



međusobno pomognemo. Isus
prepoznaje dar života Samarijanke.
Zato je on od nje tražio da ga ona
napoji. Žedan je njezine ljubavi.

Krist izlazi u susret drugima kako bi
ih izbliza pratio. Kako bi naglasio
ovu točku, Papa ukazuje na početak
Isusove javne službe, kada je odlučio
krstiti se poput drugih, unatoč tome
što mu to nije bilo potrebno. “Isus
silazi u rijeku kako bi se uronio u isto
stanje u kojem smo mi. Doista,
krštenje zapravo znači 'uranjanje'.
Prvog dana svoje službe Isus nam
tako nudi svoj 'programski manifest'.
Kaže nam da nas On ne spašava s
visine, suverenom odlukom ili silom,
dekretom, ne: On nas spašava
dolaskom nama u susret i
preuzimanjem naših grijeha na sebe.
Ovako Bog pobjeđuje svjetska zla:
ponižavajući sebe, preuzimajući
brigu o tome. To je i način na koji mi
možemo podići druge: ne osuđujući,
ne sugerirajući što činiti, već



približavajući se, suosjećajući i
dijeleći Božju ljubav. Bliskost je Božji
način djelovanja s nama.” [2]

Utemeljitelj Opusa Dei rekao je da je
„bratska opomena dio Božjeg načina
na koji nas gleda, Providnosti koja
proizlazi iz njegove ljubavi.“ [3] Tko
god preuzme odgovornost za svog
brata ili sestru, ne osuđuje druge:
pokušavamo ih gledati kao što ih Bog
gleda, pa nam se stoga svi čine kao
blago. Pokušavamo ih čuvati kao
nešto dragocjeno. „Bratska opomena
rađa se iz naklonosti; ona pokazuje
da želimo da drugi budu još
sretniji.” [4] Ova želja da tražimo
njihovu sreću navodi nas da se
uključimo u njihov život s najvećim
poštovanjem prema njihovoj slobodi,
jer je tek tada ljubav istinska. Pomoći
našem bratu ili sestri na putu prema
svetosti znači bdjeti nad njima, čekati
da Bog djeluje u njihovoj duši, a ne
hladan „nadzor“. „Nadzor se više
odnosi na brigu o nauci i običajima,



dok bdijenje podrazumijeva brigu o
tome da srce drugoga posjeduje sol i
svjetlo. Biti na oprezu govori o tome
da treba izbjegavati neposrednu
opasnost, dok bdijenje govori o
pomaganju, uz strpljenje, procesima
kojima Gospodin dovodi svoj narod
do spasenja.” [5]

Ljudska srca vrijede

"Dok vršite bratsku opomenu, morate
voljeti nedostatke svoje braće", [6]
rekao je sveti Josemaría. Briga za
nekoga nije samo zacjeljivanje male
rane, već promatranje osobe u
cijelosti, traženje njezina dobra i na
ovom i na drugom svijetu. Jer u srcu
se čovjeka kuju dobra ili loša djela
(usp. Mt 15,19). Naša glavna briga
trebalo bi biti srce druge osobe, a ne
mali detalji koji su često dio načina
života svakog od nas. Tko želi pomoći
drugima, ne ostaje zarobljen samo u
vanjskim aspektima, promatranima
izolirano od cijele osobe. Radije,



moramo procjenjivati događaje u
svjetlu želje druge osobe za svetošću,
„skidanja sandala s nogu jer stojimo
na svetom tlu“ (usp. Izl 3: 5). Bratska
opomena na neki način izražava stav
nekoga tko želi pomoći drugima da
otkriju darove koje nam Bog želi dati
usred tisuću i jedne svakodnevne
bitke u životima svakoga od nas: Kad
bi znala dar Božji (Iv 4: 10). Svaka
bratska opomena trebala bi biti
predstavljena na ovaj način, kao
objektiv za otkrivanje dara koji je
sadržan u svakoj borbi. U bratskoj
opomeni trebali bismo biti netko tko
nježno bdije nad svetošću drugih, a
ne netko tko pazi da drugi
„ispunjavaju određene kriterije koje
smo mi sami postavili.“ [7]

Isus se, na primjer, ne usredotočuje
na periferno pitanje života
Samarijanke. On ide ravno u srce
boli te voljene duše. Svojim
razgovorom vodi je prema istini koja
je više ne sramoti. I ona se vraća u



selo i svima govori kako se osjeća
oslobođeno: Dođite da vidite čovjeka
koji mi je kazao sve što sam počinila.
Da to nije Krist? (Iv 4,29).

Isus nas uči da je Božji pogled
sveobuhvatan, obuhvaćajući ono
naizgled beznačajno i ono duhovno
veliko i relevantno. Strpljiv je i sve
vidi kao dio čitavog života osobe. „U
svijetu koji je prožet
individualizmom, bitno je ponovno
otkriti važnost bratske opomene
kako bismo zajedno mogli ići prema
svetosti... Dakle, velika je usluga
pomagati drugima i dopustiti im da
nam pomognu kako bismo mogli biti
otvoreni za cijelu istinu o sebi,
poboljšati svoj život i hodati
ispravnije Gospodinovim putevima.
Uvijek će postojati potreba za
pogledom koji voli i opominje, koji
zna i razumije, koji razaznaje i
oprašta (usp. Lk 22:61), kao što je Bog
činio i čini sa svakim od nas.” [8]
Ovaj pogled se ne usredotočuje na



male točke od male važnosti,
uvećavajući ih. Prije je to pogled
ispunjen nadom, usredotočen na
velike horizonte. A budući da
ispunjavamo izričitu Isusovu želju,
pokušavamo se ponašati onako kako
bi on postupio: „idi i pokaraj ga
nasamo. Ako te posluša, stekao si
brata.“ (Mt 18:15).

Bratskom opomenom podržavamo
brata ili sestru u njihovoj
svakodnevnoj iskrenoj borbi za
svetost. Ne nastojimo ispraviti sve,
budući da Bog djeluje u duši svake
osobe, već upravo suprotno:
potvrđujemo da je svetost
kompatibilna sa slabostima svake
osobe. Riječi svetog Ivana Zlatoustog
ovdje mogu biti od pomoći: „Naš
Gospodin ne kaže: optužujte,
vrijeđajte, tražite osvetu, već
ispravite.“ [9] Pokazujemo drugima
svoju zahvalnost za njihovu borbu;
poštujemo njihove osjećaje i
podržavamo njihove napore. Uz našu



pomoć podsjećamo ih da i mi
računamo na njihovu pomoć za nas.
Sva bratska opomena sadrži
diskretno divljenje prema bratu ili
sestri i prema djelu milosti u njihovoj
duši.

Plod prijateljstva

Za stvaranje konteksta u kojem je
takva podrška moguća potrebna je
bliskost, iskreni interes, stvarna
briga za život druge osobe. Tko čini
bratske usluge drugima i pokušava ih
dobro upoznati, može uspostaviti
odnos uzajamnog i pravog
prijateljstva. Bratska opomena
prirodni je plod ovog strpljivo
uzgojenog terena. Štoviše, da bi
mogli ući u srca drugih, potrebna je
empatija. Ova pomoć se ne može dati
izvana, niti izdaleka. Danas se
kirurški zahvati visoke preciznosti
izvode instrumentima koji mogu
raditi unutar pacijenata bez potrebe
za invazivnim operacijama. Slično,



brat ili sestra koji preuzimaju
odgovornost za druge nastoje ući na
sveto mjesto koje je njihovo srce,
čineći to nježno, ne zadirući u
njihovu intimu.

Važno je dobro poznavati osobu koju
ćemo ispraviti. Svatko od nas ima
svoj temperament koji nas jako
razlikuje. Sveti Josemaría je to vidio
kao središnji dio „vrlo raznolikog
brojnika“ [10] ljudi u Opusu Dei i u
Crkvi. Ali ne bismo trebali misliti da
je raznolikost reakcija povezana
samo s poniznošću onoga koji prima
bratsku opomenu ili s njegovom
osjetljivošću. Za neke čak i
najdelikatnije riječi mogu lako
zvučati kao prijekor. Kad razgovara s
ovakvim osobama, Isus im blagošću,
pa čak i hvalom daje do znanja
istinu. To čini, na primjer, sa ženom
koja mu je pomazala noge u kući
farizeja Šimuna (usp. Lk 7,36-50).
Nasuprot tome, druge osobe, ako
riječi nisu potpuno jasne, osjećaju



nedostatak interesa i istinske
naklonosti. Marta je morala čuti dva
puta izgovoreno njezino ime kako bi
otkrila da i ona može izabrati
„najbolji dio“ u svom radu (usp. Lk
10, 38-42). Tomi je bila potrebna
fizička blizina našeg Gospodina kako
bi ponovno bio vjeran apostol koji će
dati svoj život za svog Učitelja (usp.
Iv 20, 26-29). Dobri lopov, kad je bio
ispravljen, dobio je neočekivani dar:
istog popodneva bit će s Isusom u
Raju (usp. Lk 23, 39-43). Samarijanka
je trebala vrijeme, polagan i miran
razgovor, na osamljenom mjestu
sama s Isusom. U Evanđelju ne
postoje dvije iste osobe, niti postoje
dvije iste reakcije, čak ni u onima oko
nas.

„Kad nešto u nama nije u redu, drugi
nam pomažu tom prekrasnom
praksom bratske opomene, koja
zahtijeva duboko nadnaravnu
naklonost i veliku snagu, jer je
ponekad jako teško dati bratsku



opomenu. Odano nam ukazuju na
ono što ne ide dobro i navode nam
razloge. Ali iza vaših leđa govore
kako ste veliki svetac, čudesna osoba.
Nije li ovo divno, djeco moja?
Govorili smo o lojalnosti, a ovo je
lojalnost ljudi. Ne lažemo; ne kažemo
da drugi imaju velike ljudske
kvalitete koje im nedostaju. Ali
nikada ne toleriramo kritike iza
njihovih leđa. I govorimo neugodne
stvari na ovaj način, s ljubavlju, kako
bi ih mogle ispraviti.” [11]

* * *

Sveti Josemaría snažno je izjavio, kao
netko tko je to doživio u svom tijelu, i
pasivno i aktivno: „Budite uvjereni
da, kada dajete bratsku opomenu,
pomažete svom bratu da s Kristom
nosi Križ. To je potpuno nadnaravna
pomoć, budući da bratskoj opomeni
prethodi, prati ju i slijedi vaša
molitva.“ [12]



U Kani Galilejskoj Marija vidi da je
ponestalo vina i da bi radost
mladenaca mogla biti oštećena. Kao
dobar promatrač, obvezuje se izvršiti
"majčinsku opomenu". Marija traži
rješenje; ona razgovara s Isusom i sa
slugama. Pomoći bratu ili sestri na
ovaj način znači dobiti od Krista
najbolje vino za njih. A to se postiže
samo stavljanjem duša pored Njega,
razgovaranjem s Isusom o njima,
budući da je onaj koji ih najviše voli
onaj koji je preuzeo misiju njihova
spasenja.

Diego Zalbidea

[1] Svetit Josemaría, Put, 463.

[2] Franjo, Angelus, 10. siječnja 2021.

[3] Biskup Javier Echevarría, 
Memoria del Beato Josemaría Escrivá,
Rialp, Madrid 2000, p. 127.



[4] Fernando Ocáriz, Pastoralno
pismo, 1. studenog 2019, 16.

[5] Franjo-Kardinal Bergoglio, deseta
redovna sjednica biskupske sinode,
2. listopada 2001.

[6] Sveti Josemaría, Bilješke s
druženja, 18. listopada 1972.

[7] Fernando Ocáriz, Pastoralno
pismo, 28. listopada 2020, 6.

[8] Benedikt XVI, Poruka za Korizmu
2012, 1.

[9] Sveti Ivan Krizostom, Homiliae in
Matthaeum, 60, 1.

[10] Sveti je Josemaria rekao da oni u
Opusu Dei mogu živjeti na različite
načine. Iako je svima zajedničko
traženje svetosti, postoje brojni
načini koji ovise o karakterima i
temperamentu, i o različitim
putevima kojima će Isus voditi
pojedine duše. (Intimne bilješke, 511).



[11] Sveti Josemaría, Bilješke s
druženja, 21. svibanj 1970.

[12] Biskup Javier Echevarría, 
Memoria del Beato Josemaría Escrivá,
Rialp, Madrid 2000, p. 128.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/drugi-su-nasi-ii/
(20.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/drugi-su-nasi-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/drugi-su-nasi-ii/

	Drugi su naši (II)

