
opusdei.org

Drugi su naši (I)

Prijateljstvo i ljubaznost plodno
su tlo za njegovanje bratske
opomene. Bog djeluje kroz naše
odnose s onima oko nas kako bi
izvukao ono najbolje u nama.

4.10.2021.

Isus se vraća u Kafarnaum i, čim je
ušao u grad, prilazi mu satnik. Prizor
iznenađuje prisutne jer je bilo
neuobičajeno da se rimski vojnik
obraća Židovu s tolikim poštovanjem
i obzirnošću: Gospodine, sluga mi leži
kod kuće uzet, u strašnim mukama
(Mt 8,6). Satnik, iako osoba koja je



navikla naređivati drugima, shvaća
da u životu ima mnogo važnih stvari
koje ne može kontrolirati. Stoga ne
oklijeva tražiti pomoć. Isus, koji
poznaje njegovo nutarnje
raspoloženje, odgovora i prije nego li
je zamoljen: Ja ću doći izliječiti ga (Mt
8,7). Kada sveti Augustin komentira
ovaj odlomak, kaže kako su
„satnikova poniznost vrata kroz koja
je Gospodin ušao kako bi u
potpunosti zaposjeo ono što je već
posjedovao.”[1]

Obiteljska briga za našu borbu

Gospodin je bio dirnut kada rimski
službenik, unatoč svojoj moći i činu,
priznaje da nije u njegovoj moći
pomoći svom voljenom sluzi. Satnik
javno izjavljuje da je nesposoban išta
učiniti. Ovaj stav priznanja vlastite
potrebitosti je, na neki način, dio
svakog puta svetosti. Priznajemo
svoju slabost i shvaćamo da je Bog
glavni protagonist i, kako bismo



izvršili njegovo djelo, On računa na
našu suradnju s onima koje je stavio
na naš put. Poput ovog sluge, i naše
rane također traže iscjeljenje, a naše
nevolje brigu drugih. „Bratska
solidarnost nije retorička figura,
način izražavanja, već je sastavni dio
zajedništva među kršćanima. Ako je
živimo, mi smo u svijetu znak,
„sakrament” Božje ljubavi... to je
zajedništvo koje nas osposobljava ući
u radost i bol drugih kako bi ih
iskreno učinili svojima.”[2]

Na svetoj misi, primjerice,
potvrđujemo tu stvarnost i molimo
cijelu Crkvu da moli za nas.
„Ispovijedam se Bogu i vama, braćo i
sestre, da sagriješih vrlo mnogo...
Zato molim..., i vas braćo i sestre, da
se molite za me Gospodinu, Bogu
našemu.”[3] To ni na koji način nije
ništa izvanredno, budući da se svi
rađamo ovisni o drugima. Nismo
došli na svijet sami od sebe. Ne
možemo sami preživjeti, čak niti



naučiti govoriti bez zajednice koja
nas prima. Potreba za drugima dio je
naše ljudske naravi. Sveti Ivan od
Križa rekao je da je „kreposna duša
sama, bez vodiča, slična užarenom,
ali osamljenom ugljenu; umjesto da
se jače užari, ona se hladi... Koji
padne jer je slijep, teško će sam slijep
ustati; a ako i ustane sam, udarit će
krivim putem.”[4]

Kada primimo pomoć bližnjega,
stavljamo se u situaciju poput
satnikove koji traži pomoć ili poput
sluge čija je bolest izliječena. To se
događa, primjerice, s bratskom
opomenom. Ovo evanđelje po
običaju uključuje i drugu osobu koja
nam je predložila konkretan način
kako možemo poboljšati neki aspekt
našeg života (usp. Mt 18, 16-17),
nakon što je o tome razmatrala u
svojoj molitvi i možda tražila savjet
osobe koja je u poziciji ponuditi ga.
Ta nam pomoć daje sigurnost znajući
da smo dio velike obitelji zabrinute



za našu borbu, budući da je bratska
opomena suprotna kriticizmu,
ogovaranju i kleveti. Iako sve ovo
uključuje rasuđivanje i kritiku,
bratska pomoć koju netko prima je
zagrljaj koji prihvaća drugoga takvog
kakav je i vodi ga prema budućnosti.

Najbolja verzija svake osobe

Trajno obraćenje koje zahtjeva
kršćanski život, nema za cilj
pretvoriti nas u osobe drugačije od
onih koje jesmo, već pomoći nam da,
Božjom milošću, postanemo najbolja
moguća verzija sebe. Sveci nisu bili
pozvani biti bezlična stvorenja, već
da prožmu svoja jedinstvena i
osobna obilježja Kristovom ljubavlju.
Sveti Pavao nakon svog obraćenja,
primjerice, nije bio pozvan umanjiti
svoju revnost za božansko, već je
kanalizirati prema punini istine.
Svatko od nas ima specifične
karakteristike koje je Bog želio, s
prošlošću proživljenom u određenom



društvenom okruženju i
jedinstvenim načinom života. Bog to
ne želi uništiti, već pobožanstveniti i
pretvoriti u instrument za izvršenje
svoje misije. Jedan od najvažnijih
načina kojima nas malo po malo
treba preobraziti je kroz naše
odnose, kroz osobe kojima
dopuštamo da postanu dio našeg
života.

Ograničili bismo Božje djelovanje i
planove kada bismo mislili da
Njegovu pomoć možemo primiti
samo čitanjem Njegove riječi ili
primanjem sakramenata.
Nesumnjivo, to su dva privilegirana
kanala putem kojih se Njegova milost
prenosi do nas, ali Isus također jasno
govori o važnosti onoga što naš
bližnji može učiniti za nas. Štoviše,
Krist je naš bližnji (usp. Mt 25, 40; Lk
10,16). Samo utjelovljenje, po kojem
je Isus mogao preobraziti živote onih
koji su mu bili najbliži kroz
prijateljstvo, podsjeća nas na



spasonosnu vrijednost osobnih
odnosa, živeći rame uz rame s
drugima: „Bog se mnogo puta služi
autentičnim prijateljstvom kako bi
ostvario svoje spasonosno djelo.”[5]

U povijesti spasenja vidimo da Bog
uvijek djeluje u ljudima, u zajednici,
u obitelji, u grupi prijatelja. Misliti da
svetost nije povezana s onim što
drugi mogu učiniti za nas može biti
simptom izoliranosti, što nikada neće
biti plodonosno. Stoga je prirodno da
prijateljsko okruženje rađa bratskom
opomenom. Svatko je određen izvući
ono najbolje u svakoj osobi, ne
skrećući pažnju na manje važne
detalje, već se fokusirati na duboku
čežnju za posvećenjem koja se malo
po malo ogleda u različitim
aspektima svakodnevnog života.

Papa nas podsjeća da je „rast u
svetosti putovanje u zajednici, rame
uz rame s drugima... U mnogim
svetim brakovima, svaki supružnik



postaje sredstvo kojim se Krist koristi
kako bi posvetio drugoga. Živjeti ili
raditi s drugima je zasigurno put
duhovnog rasta. Sveti Ivan od Križa
rekao je jednom od svojih
sljedbenika: 'Ti živiš s drugima kako
bi se oblikovao i prokušao'...
Zajednica koja pazi na male detalje
ljubavi, čiji članovi brinu jedni o
drugima i stvaraju otvoreno i
evanđeosko okruženje, mjesto je gdje
je uskrsli Gospodin prisutan,
posvećujući ga u skladu s Očevim
planom.”[6]

Svaka pomoć je dar

Satnik iz evanđelja svjestan je da
Isusa traži uslugu. On zna da ako
Gospodin odluči ući u kuću pogana,
morat će se očistiti kasnije. Stoga ne
traži od Isusa da dođe i učini čudo: 
samo reci riječ i izliječen će biti sluga
moj (Mt 8,8). To je stav koji pobuđuje
Isusa da učini čudo. Satnik je
ljubazan u traženju pomoći od



Krista. „Voljeti znači biti nježan i
obazriv... Biti ljubazan nije nešto što
kršćanin može prihvatiti ili odbiti...
Ljubaznost gradi veze, njeguje
odnose, stvara nove mreže
integracije i tka čvrsto platno
društva. Na taj način postaje jača jer
bez osjećaja pripadnosti ne možemo
se održati u predanosti drugima.”[7]

Neki od načina kako ojačati ovaj stav
može biti: ne imati nikakvih
nedoumica o traženju pomoći od
drugih, biti raspoloživi slušati, izreći
svoje želje bez nametanja, dijeliti
svoje brige i snove s drugima...
„Ambijent prijateljstva, na koji je
svatko pozvan da ga nosi u sebi, plod
je zbroja svakog truda da se ugodi
drugima. Važno je rasti u
susretljivosti, radosti, strpljenju,
optimizmu, obazrivosti i u svim
krepostima koje čine ljubaznima
suživot kako bi se ljudi mogli osjećati
prihvaćeni i kako bi bili sretni.”[8]
Sve to generira način života kojeg



nije lako opisati riječima, ali ga je
lako prepoznati. Lako se približiti
osobi koja je ljubazna i milostiva, i
koja hoće učiniti uslugu; lako je
započeti razgovor i iskreno govoriti s
njom o našim brigama.

Lakše je voljeti nekoga s kime
možemo otvoreno pričati, iako su
njihove slabosti možda očigledne ili
imamo malo toga zajedničkog. Svi
imamo iskustvo ljudi kojima je lakše
nešto predložiti. Oni to uvijek cijene.
Njihovo lice održava mir s kojim
primaju prijedlog i možda
primijetimo utjecaj našeg malog
doprinosa u njihovim životima. Ne
postanu ofenzivni, budući da
shvaćaju da ih onaj tko im pokušava
pomoći ne „napada”. Ne osjećaju da
je njihova osobna vrijednost
dovedena u pitanje. Bratska
opomena rađa se u kršćanskoj
zajednici, u obitelji, gdje smo svi
voljeni zbog toga tko jesmo, a ne zbog
toga što smo nešto učinili dobro ili



loše. Zato je također važno trajno
njegovati tlo u kojem takva pomoć
može niknuti; dijeliti želju za
svetošću ide ruku pod ruku s
dijeljenjem tolikih drugih stvari,
uključujući naše čežnje, brige i
radosti.

Tko njeguje raspoloživost da bude
ljubazan i milostiv kako bi lakše
pomogao drugima, četo bude
zadivljen kada vidi njihovu
naklonost i zahvalnost za djelo
milosrđa koje uključuje bratsku
pomoć ili opomenu. Mala djeca su
često zahvalna jer ne uzimaju djela
ljubavi zdravo za gotovo. Sveti
Josemaría jednom se povjerio
nekome od svoje djece: „U zadnje
vrijeme molim Gospodina više nego
inače – kao i našu Gospu – da mi
pomogne postati malen, postati
dijete. U izvanjskim ljudskim
poslovima, moramo biti jaki i
otporni, ali u duhovnom životu
moramo biti maleni. Tako se nećemo



uzoholiti kad nas budu ispravljali. Bit
ćemo zahvalni na pomoći koju su
nam drugi pružili da budemo bolji.
Inače bi nam to smetalo.”[9]

Ako postanemo kao djeca, uklonit
ćemo prepreke koje nas izoliraju od
drugih. Stvorit ćemo prijazno i
prijateljsko okruženje u kojem je lako
spoznati da je ispravljanje dar,
besplatna pomoć. I Božjom pomoću,
također ćemo čuti riječi koje je Isus
uputio satniku i koje su učinile čudo
ozdravljenja njegovog sluge: Neka ti
bude kako si vjerovao (Mt 8,13).

* * *

Želimo pomoći što je više ljudi
moguće i to ćemo postići samo ako
naučimo kako se osloniti na podršku
drugih. Sveti Josemaría naglašava
svakoj osobi „osim što si ovca...
također si i Dobar Pastir”.[10] Kako
bi nabavio lijek za svog prijatelja,
satnik je trebao prepoznati svoju
potrebitost; kako bi bio dobar pastir,



trebao je iskusiti biti ovca. Tako riječi
Pisma postaju stvarnost: brat kojemu
pomaže drugi njegov brat jak je kao
utvrđeni grad (Pro 18,19). Ne
možemo ograničiti milosrđe koje
činimo drugima jer je također puno
ljubavi u prihvaćanju ruke koja
pomaže.

Biti zahvalni što živimo okruženi
ljudima koji žele da budemo najbolja
verzija sebe, potiče nas na obraćenje
koje je temelj svetosti. Sveta Terezija
Avilska rekla je: „Mislim da je
nemoguće, uzimajući u obzir našu
narav, da netko tko ne shvaća da mu
je Bog naklonjen može imati
potrebnu hrabrost činiti velike
stvari.”[11] A Božja naklonost stiže
do nas kroz naše odnose s onima oko
nas.

Diego Zalbidea i Andrés Cárdenas M.



[1]Sveti Augustin, Propovijedi, 6.2.

[2]Papa Franjo, Opća audijencija, 6.
studenog, 2013.

[3]Rimski Misal, Pokajnički čin.

[4]Sveti Ivan od Križa, Izreke Svijetla
i Ljubavi, 7,11.

[5]Fernando Ocaríz, Pastoralno
pismo, 1. studenog 2019, broj 5.

[6]Papa Franjo, Gaudete et
exsultate,nos. 141-145.

[7]Papa Franjo, Amoris laetitia, nos.
99-100.

[8]Fernando Ocaríz, Pastoralno
pismo, 1. studenog 2019., broj 9.

[9]Sveti Josemaría, Bilješke s
obiteljskog druženja, 2. listopada
1970.

[10]Sveti Josemaría, Pismo 25, broj
30.



[11]Sveta Terezija Avilska, Život, 10,4.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/drugi-su-nasi-i/
(10.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/drugi-su-nasi-i/
https://opusdei.org/hr-hr/article/drugi-su-nasi-i/

	Drugi su naši (I)

