
opusdei.org

Drugi način
gledanja: davanje
sredstava formacije

Kada dajemo sredstva za
formaciju, nastojimo gledati
pogledom osobe kojoj je Krist
središte svega. Također
pokušavamo vidjeti kroz oči
naših slušatelja, kako bismo
doprli do njihovih srca. I to
činimo s vlastitom
perspektivom i osobnošću, koji
nam pomažu prenijeti
autentičnu kršćansku poruku,
vjernu svom izvornom
značenju.



15.01.2025.

Sveti Ivan se upravo vratio iz
progonstva na otoku Patmosu. Bio je
u gradu Efezu, gdje će provesti svoje
posljednje godine, kada je počeo čuti
komentare koji su dovodili u pitanje
otkupljenje koje je izvršio Isus i
poricali da je On Mesija. Apostol je
stoga odlučio napisati niz pisama
upućenih raznim crkvama u Maloj
Aziji kako bi ojačao vjeru svojih
slušatelja i osudio te zablude.
Započeo je gradnjom na temelju koji
je pokretao sve njegovo
propovijedanje: Što bijaše od početka,
što smo čuli, što smo vidjeli očima
svojim, što razmotrismo i ruke naše
opipaše o Riječi, Životu – (…)
navješćujemo i vama da i vi imate
zajedništvo s nama. A naše je
zajedništvo s Ocem i sa Sinom
njegovim Isusom Kristom. I to vam



pišemo da radost naša bude potpuna.
(1 Iv 1,1-4).

Gledajući Isusovim očima

Govor o Kristu dolazi prirodno kada
smo iskusili duboko prijateljstvo s
Njim. Doista, apostolove riječi
impliciraju da je takav odnos
neophodan da bi se u potpunosti
iskusila radost kršćanstva. Iz tog
razloga sam njegov govor odražava
radost bliskosti s Gospodinom. „Jasno
očituj Krista koji jesi”, rekao je sveti
Josemaría, „svojim životom, svojom
ljubavlju, svojim duhom žrtve,
svojom radnom etikom, svojim
razumijevanjem, svojom revnošću za
duše, svojom radošću.”[1]

Prelat Opusa Dei jednom je
komentirao: „Kada dajemo
formaciju, nastojimo sve povezati s
Gospodinom. Dolazi trenutak u
životu kada jednostavne težnje za
osobnim savršenstvom više nisu
dovoljne; borba usmjerena samo na



to da postanemo bolji nije dovoljna.
Međutim, kada u formaciji pokažemo
da je ljubav prema Isusu Kristu - i
preko Njega ljubav prema drugima -
u središtu, tada borba postaje
smislena. Nastojimo mu se približiti,
a ne samo učiniti stvari bolje.”[2]

Ovaj pristup pružanju sredstava za
formaciju u apostolatu svetog
Rafaela, svetog Gabrijela i svetog
Mihaela prirodan je rezultat života
usredotočenog na Krista. Iz tog
razloga, cilj bilo kojeg formativnog
kruga ili predavanja nije samo
informirati ljude o obvezama koje
treba ispuniti i negativnim
posljedicama ostavljanja
nedovršenih, jer „borba usmjerena
samo na to da postanemo bolji nije
dovoljna." Cilj je pomoći svakoj osobi
da otkrije značenje teme koja se
razmatra kako bi Krista postavili u
središte svog života. Ljepota ljubavi
prema Isusu i postupanja poput



njega motivira nas mnogo više od
bilo koje vrste poticaja.

Naravno, obveze su dio kršćanskog
života, ali njihovo značenje proizlazi
iz činjenice da potiču osobnu
interakciju i jedinstvo s Gospodinom.
Fokus mora biti na "zašto" te
zapovijedi, ističući slobodu koju
dobivamo kada prigrlimo spasenje i
dopustimo Bogu da nas voli.

Gledajući očima drugih

Potrebno nam je proživljeno iskustvo
prijateljstva s Kristom da bismo
govorili o kršćanskom životu, ali nam
je također potrebna osobna
povezanost s našim slušateljstvom.
Govornik snosi odgovornost osigurati
da njegove riječi budu što ljudskije,
jer to postavlja temelje za bolje
prenošenje Božje poruke i
dodirivanje srca drugih. Istinska
želja služiti i biti koristan onima koji
slušaju znači staviti se u njihovu
kožu i zapitati se: „Što je ovim



ljudima važno? Kako im ono što ću
reći može pomoći?” Slušatelj
postavlja slična pitanja: „Kakve to
veze ima sa mnom? Koliko je to
relevantno za moj život?"

Ovo su korisna razmatranja, bilo da
se pripremamo ili primamo
formaciju. Ova pitanja pomažu osobi
koja predaje ili govori da jasno i s
uvjerenjem predstavi njihovu
vrijednost, pokazujući njigovo mjesto
u borbi za produbljivanje našeg
prijateljstva s Kristom.

Ali govornikove riječi i način
razmišljanja trebaju biti povezani sa
stvarnošću, okruženjem i potrebama
slušatelja. Polazeći od onoga što je
publici važno pomaže im da steknu
prijemčiv stav, jer percipiraju da će
čuti nešto relevantno za svoj život.
Ovako je Isus poučavao izlazeći
ususret ljudima u zanimanjima koja
su ispunjavala njihova srca i umove:
„Bog nije matematička inteligencija



daleko od nas. Bog se zanima za nas,
On nas ljubi, On je osobno ušao u
stvarnost naše povijesti, On se
priopćio, čak do točke uzimanja
tijela. (...) On je sišao sa svojih nebesa
da uroni u ljudski svijet, u naš svijet,
i da nas nauči ‘umjetnosti življenja’,
putu do sreće; da nas oslobodi od
grijeha i učini djecom Božjom.”[3]

Netko tko prenosi vjeru nastoji
svojim slušateljima otvoriti horizonte
misli i slobode. To se događa kada su
ideje koje prenose ukorijenjene u
njihovom vlastitom životnom
iskustvu, pokazujući korisnost i
ljepotu onoga što objašnjavaju. Takva
autentičnost prirodno vodi stavljanju
Krista u središte nečijeg života.

Gledajući svojim očima

Evanđelja nam pokazuju apostole
kao ljude vrlo različitih osobnosti.
Andrija, entuzijastičan i pristupačan,
nije gubio vrijeme govoreći Šimunu o
Isusu ubrzo nakon što ga je upoznao.



Zebedejevi sinovi, kao i svaka braća i
sestre, bili su vrlo slični na jedan
način, a vrlo različiti na drugi način:
obojica su bili ambiciozni, ali dok je
Jakov imao vatren temperament,
Ivanova mladenačka nježnost
omogućila mu je da uživa u
jedinstvenoj bliskosti s Gospodinom.
Petar, impulzivan i otvoren, pozvan
je da bude Stijena i glava Crkve.
Svaki je pridonio širenju kršćanstva
na jedinstven način, oblikovan
svojim karakterom, iskustvima i
ljudima koje je susretao i s kojima je
razgovarao.

Bog se oslanja na naše osobnosti i
iskustva kako bi komunicirao
kršćanski život. To ne znači ponovno
tumačenje izvornog značenja
poruke, već produbljivanje našeg
razumijevanja kako bismo je jasno
vidjeli i pomogli našim slušateljima
da učine isto. Svatko od nas tu
zadaću obavlja na svoj jedinstven
način, vjeran poruci, jer je temu



učinio svojom. Više od ponavljanja
izraza ili oslanjanja na mnoštvo
citata — što, iako nudi osjećaj
sigurnosti, može činiti ideje
udaljenijima — naš je cilj duboko
razumjeti poruku i prenijeti je sa
zanimanjem i željom da nadahne.

Naš osobni angažman s porukom
može se vidjeti u načinu na koji
koristimo slike, dajemo primjere i
komuniciramo bez nepotrebnih
formalnosti. Govoriti autentično,
ukorijenjeno u proživljenim i
shvaćenim iskustvima, daleko je
uvjerljivije. Ali ovaj pristup nije lak:
zahtijeva da dopustimo Kristovom
životu da nas najprije propituje i
izazove, kako bismo mogli svježim
očima vidjeti sjaj onoga što držimo u
rukama. Ako to želimo postići,
trebamo razmatrati Evanđelje; čitati
ga budna uma i srca, dopustiti da nas
iznenadi njegova ljepota i ponovno
otkriti dobro koje sadrži.



Ako damo formaciju na ovaj način,
shvatit ćemo da postoji više pristupa
istoj temi, odražavajući dubinu i
bogatstvo duha Djela. Svatko može
doprinijeti vlastitim iskustvom i
znanjem. Ova raznolikost obogaćuje
prikaz kršćanskog života, ne
pokušavajući iscrpiti temu, već
fokusirajući se na aspekt koji je od
pomoći publici u određenom
trenutku. Na taj način, čak i ako se
neki predmet opetovano pojavljuje u
obliku formacije, njegovo predavanje
ostaje izvorno i pravodobno.
„Ljepota Evanđelja traži da se živi
(...) i svjedoči u skladu među nama,
koji smo tako različiti! A to je
jedinstvo, usuđujem se reći, bitno za
kršćane: to nije stav, način govora,
ne; ono je bitno, jer to je jedinstvo
koje proizlazi iz ljubavi, iz Božjeg
milosrđa, iz opravdanja Isusa Krista i
iz prisutnosti Duha Svetoga u našim
srcima.”[4]

* * *



Dok je sveti Ivan pisao ta pisma, sveti
Pavao je to činio stotinama
kilometara daleko. Njegov se život
potpuno promijenio nakon tog
susreta s Isusom na putu za Damask,
ne samo zato što je prestao progoniti
kršćane i pridružio im se, već zato
što se njegov način gledanja na Boga
promijenio. Njegov život, koji je
nekoć bio usredotočen na stroga
pravila koja je trebalo slijediti, postao
je usidren u tom osobnom susretu s
Kristom. Od tada je njegovo
propovijedanje, poput ostalih
apostola, bilo prenošenje onoga što je
primio od Gospodina. Pritom je
Pavao prepoznavao i prilagođavao se
potrebama zajednica i pojedinaca
kojima se obraćao, koristeći svoj
jedinstveni izravan i živ stil koji je
otkrivao njegovo iskustvo Božje
ljubavi. Njegova pisma odražavaju
različite odnose s primateljima: u
nekima on ističe svoj apostolski
autoritet (usp. 2 Kor 10,1-11); u
drugima se ponizno predstavlja kao



starac i zatvorenik (usp. Fil 9).
Njegov je cilj, međutim, uvijek bio
podijeliti ljepotu života koji se živi s
Isusom Kristom.

Drugi članci o normama i običajima
pobožnosti u Opusu Dei

[1] Sveti Josemaría, Druženje, 13-
VI-1974.

[2] Mons. Fernando Ocáriz,
predavanje u Rimskom kolegiju
Svetog Križa, 13-XI-2021.

[3] Papa Benedikt XVI., audijencija,
28-XI-2012.

[4] Papa Franjo, Angelus, 30-V-2021.

José María Álvarez de Toledo

https://opusdei.org/hr-hr/tag/norme-i-obicaji/
https://opusdei.org/hr-hr/tag/norme-i-obicaji/


pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/drugi-nacin-gledanja-
davanje-sredstava-formacije/

(9.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/drugi-nacin-gledanja-davanje-sredstava-formacije/
https://opusdei.org/hr-hr/article/drugi-nacin-gledanja-davanje-sredstava-formacije/
https://opusdei.org/hr-hr/article/drugi-nacin-gledanja-davanje-sredstava-formacije/

	Drugi način gledanja: davanje sredstava formacije

