
opusdei.org

Doprijeti do osobe u
cijelosti: Uloga
emocija (II)

Borba za postizanjem kreposti
podrazumijeva više od činjenja
dobrih dijela. Znači razvijati
„dobro srce“. Drugi dio
dvodijelnog članka.

2.10.2018.

Zaodjenite se Gospodinom Isusom
Kristom (Rim13:14). Učiniti ovu želju
Svetoga Pavla realnošću znači znatno
više no tek odjenuti novo
odijelo.Iziskuje razgovor srca,



promjenu čitave osobe u odgovoru
na djelo milosrđa. Podrazumijeva
odbacivanje odijela tame i oblačenje
oklopa svjetla (cf. Rim 13:12) Drugim
riječima, zahtijeva duboku i
sveobuhvatnu formaciju.

U prethodnom članku osvrnuli smo
se na činjenicu da je za „posezanje za
osobom u potpunosti“ potrebna
formacija koja je vodilja ne samo
razuma i volje već i emocija. [1]
Vidjeli smo također da je za
oblikovanje emocija, za uživanjem u
onom što je uistinu dobro potrebna
intervencija volje i posljedično
razuma. Bez obzira na to, volja ima
tek neizravnu „političku“ kontrolu
nad našim osjećajima i povremeno je
ova kontrola primijenjena u
nastojanju provociranja neke
emocije.

Postoji i drugi tip utjecaja koji je više
dugoročni i koji se pojavljuje, a da ga
osoba ne traži. Ovaj utjecaj nam je od



većeg zanimanja u ovoj prigodi.
Nastaje kao posljedica činjenice da
dragovoljna djela mogu uzrokovati
promjene ne samo u svijetu koji nas
okružuje već više od ičega u nama
samima. Ovi postupci pomažu u
stvaranju prirodne afektivne
sklonosti prema dobru koji volja
traži. Pojasniti kako ova pojava
nastaje izvan je teme ovog članka, no
želja nam je naglasiti dvije važne
ključne točke.

Željeti dobro

Prva je primijetiti da dobro kojem
volja teži i po kojem prirođena
sklonost nastaje, može biti značajno
različito ovisno od vanjske
percepcije. Dvoje ljudi koji rade na
istom zadatku mogu raditi na bitno
različite načine. Jedna se osoba može
u potpunosti posvetiti nastojanju da
ne ostavi loš dojam kod osobe od koje
je dobila zadatak, dok druga uistinu
želi služiti. Ova druga stvara krjepost



dok prva ne jer se traženje dobra
svodi na nastojanje da se ne izgleda
loše u očima autoriteta. Istina je da je
ovakav postupak bolji od
jednostavnog odbijanja zadatka, no
sve dok nije popraćeno serijom
drugih koraka, ta osoba neće rasti u
krjeposti bez obzira koliko puta se
zadatak ponovi. Stoga je važno
popraviti, stalno pročišćavati naše
nakane kako bi malo po malo
prigrlili razloge zbog kojih je uistinu
vrijedno nešto raditi i na taj način
oblikovati naše osjećaje.

Svi imamo osobna iskustva ili
iskustva drugih o tome kako
ograničavanje na poštivanje nekih
pravila može završiti kao teret.
Primjer starijeg sina u priči
upozorava nas na ovu opasnost (cf.
Lk 15:29-30). Dok suprotno tome,
iskreno traženje dobra kojeg ta
pravila njeguju donosi slobodu i
radost. Konačno, mogli bismo reći da
je potrebno oblikovati ne toliko naš



rad, koliko želju. Nije važno samo
ono što radim, već i ono što želim
dok obavljam rad. [2] Sloboda je
stoga odlučujući element. Nije
dovoljno nešto raditi, moramo željeti
to raditi. Moramo to raditi „stoga što
to želimo, što je najveći nadnaravni
razlog,“[3] jer samo tako rastemo u
kreposti, odnosno učimo uživati u
onome što je istinski dobro. Puko
izvršavanje koje vodi do cumplo y
miento, ispunjavanja i laganja, [4] ne
vodi ni u slobodu, ni u ljubav i
radost. Kad shvatimo zašto je ovaj
način ponašanja toliko dobar i
vrijedan i dopustimo si da budemo
vođeni ovim razlozima u našim
postupcima, tada njegujemo našu
slobodu i učvršćujemo našu ljubav i
radost.

Dugoročna formacija

Druga točka za razmatranje je da je
postizanje prirođene sklonosti dobru
u našim emocijama često spor



proces. Kada bi se krjepost sastojala
tek od sposobnosti nadvladavanja
otpora u našim osjećajima da činimo
ono što je dobro, mogli bismo je steći
u znatno kraćem vremenu. No
znamo da krjepost još nije čvrsto
formirana sve dok dobro o kojem
razmišljamo nema pozitivan eho u
našim osjećajima. [5] Potrebno je
stoga biti strpljiv u našoj borbi jer
može biti potrebno dulje vrijeme, čak
i godine, kako bi postigli neke
vrijedne ciljeve. Poteškoće koje
možemo iskusiti u slijeđenju dobra
tijekom tog vremena ne bi se trebale
tumačiti kao promašaji ili znak da
naša borba nije iskrena ili dovoljno
odlučna. Ovdje se suočavamo s
napretkom kod kojeg svaki korak
može biti toliko malen da nije
jednostavno prepoznati napredak.
Tek nakon što prođe vrijeme
možemo se osvrnuti i uvidjeti da smo
otputovali dalje no što smo mislili.



Ako, primjerice, želimo nadvladati
svoje reakcije ljutnje, počet ćemo
ulaganjem napora u ograničavanje
vanjskih pokazatelja. Možda se
isprva može činiti da ne dospijevamo
nikuda, no ukoliko uznastojimo,
trenuci kada se kontroliramo, možda
tek neki rijetki u početku, postat će
sve više učestali i nakon nekog
vremena, možda i duljeg, steći ćemo
naviku samokontrole. To još uvijek
nije dovoljno budući da naš cilj
nije potisnuti vanjske reakcije već
oblikovati naše unutarnje kako
bismo postali nježniji i
smireniji.Tada će ova mirnija
reakcija postati urezana u naš način
življenja.Borba stoga može trajati
dulje, no tko može poreći da će biti
atraktivnija, više oslobađajuća i
uzbudljivija? Njezin cilj je postići
unutarnji mir u traženju i vršenju
Božje volje, a ne samo nasilno
potisnuti osjećajne reakcije.



Papa Franjo u objašnjenju svojih
principa da je vrijeme veće od
prostora, [6] ističe da „davanje
prioriteta vremenu znači biti
zabrinut za započinjanje procesa više
nego posjedovanje prostora.“[7] U
unutarnjem životu vrijedno je
započeti realistične i velikodušne
procese. Moramo biti spremni
čekati koliko god je potrebno kako
bi donijeli plodova. „Ovaj pristup
nam omogućava da radimo polako,
ali sigurno i bez opsjednutosti
trenutnim rezultatima. Pomaže nam
strpljivo izdržati teške i nepovoljne
situacije ili neizbježne promjene u
našim planovima. Poziva nas da
prihvatimo napetosti između
ispunjenja i ograničenja.“ [8]
Moramo nastojati osigurati da
spoznaja naše ograničenosti ne
paralizira našu žudnju za
postizanjem ispunjenja koje nam Bog
nudi. Jednako kao što nastojimo ovu
plemenitu ambiciju očuvati od
naivnog zaborava da smo ograničeni.



Ciljati visoko u našoj formaciji, težiti
ne samo prema izvršenju naših
dobrih djela već biti dobar, imati
dobro srce omogućit će nam
razlikovati krjeposna djela od onoga
što možemo zvati djelom koje
odgovara krjeposti. Ovo potonje bilo
bi djelo koje odgovara kreposti i
doprinosi korak po korak njezinom
postizanju, no ono, budući da još ne
proizlazi iz prirodne navike, često
treba nadvladavanje osjećaja koji
vuku u suprotnom smjeru. Suprotno
tome, krjeposno djelo je ono koje
donosi radost u postizanju dobra čak
i kad to zahtjeva određeni napor. To
je cilj.

Cjelovita formacija koja oblikuje naše
emotivne reakcije spor je proces. Oni
koji je traže neće pasti u naivan
pokušaj prepuštanja svojih osjećaja
na volju, susprezanja osjećaja koje ne
voli ili nastojanja da upravlja onima
osjećajima koje želi imati. Počinjemo
shvaćati da se naša borba radije



treba usredotočiti na slobodno
donošenje odluka pri čemu,
odgovarajući na Božju volju,
odgovaramo na te osjećaje
prihvaćajući ili odbacujući ponašanja
koja nam sugeriraju.Jer upravo su te
odluke, neizravno i dugoročno, one
koje vode u oblikovanje intimnog
svijeta u nama iz kojeg ovi osjećaju
proizlaze.

Unutarnji svijet

Kako rastemo u krepostima, ne
izvršavamo samo dobra djela s
većom prirodnošću i radošću već
postajemo bolji i u raspoznavanju što
to dobro djelo jest. „ Kako bi dokazali
što je volja Božja, što li je dobro, Bogu
milo, savršeno (Rim 12:2), općenito je
potrebno poznavanje Božjeg zakona,
no to nije dovoljno. Ono što je nužno
jest neka vrsta prirođenosti između
čovjeka i dobra (cf. Sveti Toma
Akvinski, Summa Theologiae, II-II, q.
45, a.2) Takva prirođenost je



ukorijenjena i razvija se kroz
krjeposne stavove same osobe.“[9]

Razlog tome je činjenica da je u
velikoj mjeri naš emotivni odgovor
prvi glas koji čujemo kad
procjenjujemo prikladnost pojedinog
načina djelovanja. I prije nego naš
razum razmotri je li dobro ili ne
učiniti nešto ugodno, već smo osjetili
njegov poziv. Krjepost koja dobro
čini privlačnim našim osjećajima
obdaruje glas našeg afektivnog
odgovora s određenom moralnom
procjenom ovog djela. Stoga,
primjerice, premda smo privučeni
mogućnošću da ostavimo dobar
dojam u očima druge osobe,
razumijemo koliko je neugodno
lagati.

Na razumljiv i jasan način nalazimo
ovo izraženo u vrlo kratkoj točci
Puta: Zašto trebaš gledati naokolo
ako „svoj svijet“ nosiš u sebi? [10]
Sveti Josemaria kontrastno gleda na



vanjski svijet s unutarnjim svijetom
osobe. U toj vezi koja određuje
vrijednost vanjskog pogleda koji će se
vidjeti kao primjeren ili ne, sukladno
nečijem unutarnjem svijetu. Nema
stoga potrebe susprezati kao
neprikladan ovaj vanjski pogled
budući ga od samog početka
unutarnji svijet, moj svijet, odbacuje.
Sveti Josemaria nam kaže da ako
nam je unutarnji svijet bogat, moći
ćemo ne samo izbjegavati ono što bi
nam moglo naškoditi već to neće
predstavljati ni opasnost budući
ćemo to smatrati odbojnim. Gledat
ćemo na to ne samo kao nešto loše
već i kao, i to prije svega,ružno,
neugodno, neprikladno, bez mjere…
Naravno, može biti privlačno na neki
način, no lako je odbaciti takvu
privlačnost budući da uništava
ljepotu i skladnost našeg unutarnjeg
svijeta. Suprotno tome, ako ne
„nosimo svoj svijet u sebi“
izbjegavanje tog vanjskog pogleda
zahtijevat će značajan napor.



Realizam

Sve ovo pokazuje kako nas rast u
krepostima čini još više realnima u
našem pristupu životu. Neki ljudi
drže, uglavnom to ne govore, da
živjeti krjeposti znači zatvarati oči
pred realnošću. I to iz vrlo
plemenitog razloga jer ponašajući se
na ovaj način okrećemo leđa dijelu
ovoga svijeta nadajući se nagradi u
sljedećem. Upravo suprotno, živjeti
kako je živio Krist oponašajući
njegove kreposti, otvara nas
stvarnom svijetu i sprječava naše
osjećaje da nas obmanjuju kada
razmatramo i odlučujemo kako na
njih odgovoriti.

Primjerice, siromaštvo ne znači
nepoštovanje prema vrijednostima
materijalnih dobara u svjetlu vječnog
života. Upravo suprotno, osoba koja
živi ne navezanost uistinu vrednuje
materijalna dobra na ispravan način.
Materijalna dobra nisu zlo, niti im se



pridaje važnost koju nemaju. S druge
strane, osoba koja se ne trudi živjeti
na ovaj način naći će se u situaciji u
kojoj im pridaje veći značaj nego
materijalna dobra uistinu imaju, što
će utjecati na odluke takve osobe.
Neće biti realan iako će se drugima
činiti kao vjerodostojna osoba koja
zna kako se ponašati u ustrojstvu
svijeta. Umjerena osoba zna kako
uživati u dobrom obroku dok osoba
kojoj ova krepost nedostaje dat će
ovom zadovoljstvu značaj koji
objektivno nema. Nešto slično može
se reći za svaku drugu krepost. Kako
je Isus rekao Nikodemu: „Atko čini
istinu, dolazi k svjetlosti da bude
bjelodano da su djela njegova u Bogu
učinjena.“(Iv 3:21).

„Krjepostan“ krug

Na kraju, usmjeravajući naše osjećaje
kroz razvoj kreposti vodi k
pročišćavanju našeg pogleda. To je
kao čišćenje mrlja s naših naočala



koje su naši izvorni i osobni grijesi
ostavili na njima, što nam otežava
gledati svijet kakav uistinu jest.
„Recimo jasno: neiskupljeno stanje
svijeta sastoji se upravo u
nesposobnosti razumijevanja
značenja stvaranja, nemogućnosti
razumijevanja istine. Kao posljedica,
na snazi je vladavina pragmatizma
pri čemu čvrsta ruka moćnih postaje
dobro ovoga svijeta.“ [11]

Dobro uređena učinkovitost pomaže
našem razumu razumjeti
stvaralaštvo, prepoznati istinu,
razaznati što je uistinu dobro za nas.
Ispravna prosudba našem razumu
olakšava slobodan odabir.Dobro
djelo koje rezultira iz ovih odabira
pomaže „prilagoditi“ nas dobru koje
tražimo i posljedično dovesti u red
naše osjećajne reakcije. Ovo
proizvodi izvoran „krepostan krug“
koji nas vodi k razumijevanju da smo
postupno slobodniji, gospodari svojih
djela i tako sposobni istinski se



predati Bogu jer jedino osoba koja
posjeduje sebe može se predati.

Formacija je cjelovita tek kad
postigne sve ove razine.Drugim
riječima, istinska formacija postiže se
samo ako su različiti talenti koji
utječu na ljudsko ponašanje - razum,
volja, osjećaji - integrirani. Ovi se
talenti ne bi smjeli boriti jedan protiv
drugoga već raditi zajedno. Ako ne
uspijemo pravilno oblikovati svoje
osjećaje, odnosno ako se krjeposti
shvaćaju tek kao dodana snaga našoj
volji koja nam omogućuje svladati
osjećaje, moralne norme i borba da
ih živimo bit će potisnute i neće nas
voditi vjerodostojnom jedinstvu
života. Uvijek ćemo u sebi osjećati
sile koje nas pokušavaju povući u
suprotnom smjeru i prouzročiti
nestabilnost. Dobro nam je poznata
ova nestabilnost jer od nje smo
počeli. Malo pomalo možemo je
nadvladati dok usmjeravamo ove
snage postepeno prema skladu. Tada



će doći trenutak kada „jer to želim“ -
što je „najveći nadnaravni razlog“ -
počinje značiti jer to volim, jer me to
privlači, jer je u skladu s mojim
životom, jer je u skladu s mojim
unutarnjim svijetom koji sam za sebe
oblikovao. I konačno, jer sam naučio
stvarati svoja osobna razmišljanja o
Kristu Isusu.

Na taj način napredujemo prema
privlačnom i visokom cilju koji sveti
Pavao pred nas stavlja: Neka u vama
bude isto mišljenje kao i u Kristu
Isusu (Fil 2:5).Uviđamo da iako se
oblačimo u Gospodina Isusa Krista
(cf. Rim 13:14), „Kristov život je naš
život… Kršćanin treba živjeti kako je
Krist živio, čineći Kristovuljubav
svojom, kako bi mogao sa Svetim
Pavlom uzviknuti: non vivo ego, vivit
vero in me Christus. (Gal 2:21) Živim,
ali ne više ja, nego živi u meni
Krist.“ [12] Vjernost se sastoji upravo
u tome, u življenju, željeti i osjećati u
skladu s Kristom, ne zbog toga što se



„prerušavamo“ u Krista, već stoga što
to postaje naš način života. Tada u
slijeđenju Božje volje, u vjernosti,
duboko smo slobodni jer činimo ono
što želimo , što volimo, što osjećamo
„potrebnim“ učiniti. Duboko
slobodni i vjerni. U potpunosti vjerni
i sretni.

[1] Cf. Fernando Ocariz, Pastoralno
Pismo, 14. veljače, 2017., točka 8.

[2] U stvarnosti, s moralne točke
gledišta, što činim je u pravo ono što
želim kad to činim. Za naše potrebe
ovdje nije potrebno zastati kako bi se
pojasnilo zašto je to tako.

[3] Sveti Josemaria, Susret s kristom,
17.

[4] Cf. Don Alvaro, Pismo, rujan 1995,
u Obiteljska Pisma I, 8.

[5] Treba biti jasno iz prethodnog
članka kako ovo ne znači kako dobro



ne zahtjeva trud ili, što se svodi na
isto, da zlo više nije privlačno.

[6] Cf. Apostolska pobudnica 
Evangelii Gaudium – Radost
evanđelja, 222-225.

[7] Ibid., 223. kurziv u izvorniku.

[8] Ibid.

[9] Sveti Ivan Pavao II, Enciklika 
Veritatis Splendor - Sjaj Istine, 6.
kolovoz 1993., 64.

[10] Sveti Josemaria, Put, 184.

[11] Joseph Ratzinger – Benedict XVI,
Isus iz Nazareta, Vol. II, 7,3.

[12] Sveti Josemaria, U susret Kristu,
103.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/hr-hr/article/doprijeti-do-osobe-u-cijelosti-uloga-emocija-ii/


hr-hr/article/doprijeti-do-osobe-u-
cijelosti-uloga-emocija-ii/ (2.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/doprijeti-do-osobe-u-cijelosti-uloga-emocija-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/doprijeti-do-osobe-u-cijelosti-uloga-emocija-ii/

	Doprijeti do osobe u cijelosti: Uloga emocija (II)

