opusdei.org

Doprijeti do osobe u
cijelosti: Uloga
emocija (II)

Borba za postizanjem Kkreposti
podrazumijeva viSe od Cinjenja
dobrih dijela. Znaci razvijati
,dobro srce“. Drugi dio
dvodijelnog Clanka.

2.10.2018.

Zaodjenite se Gospodinom Isusom
Kristom (Rim13:14). U¢initi ovu Zelju
Svetoga Pavla realnosc¢u znaci znatno
viSe no tek odjenuti novo
odijelo.Iziskuje razgovor srca,



promjenu Citave osobe u odgovoru
na djelo milosrda. Podrazumijeva
odbacivanje odijela tame i oblacenje
oklopa svjetla (cf. Rim 13:12) Drugim
rije¢ima, zahtijeva duboku i
sveobuhvatnu formaciju.

U prethodnom ¢lanku osvrnuli smo
se na Cinjenicu da je za ,,posezanje za
osobom u potpunosti“ potrebna
formacija koja je vodilja ne samo
razuma i volje vec i emocija. [1]
Vidjeli smo takoder da je za
oblikovanje emocija, za uzivanjem u
onom S$to je uistinu dobro potrebna
intervencija volje i posljedi¢no
razuma. Bez obzira na to, volja ima
tek neizravnu ,politicku“ kontrolu
nad nasim osjecajima i povremeno je
ova kontrola primijenjena u
nastojanju provociranja neke
emocije.

Postoji i drugi tip utjecaja koji je vise
dugorocCni i koji se pojavljuje, a da ga
osoba ne trazi. Ovaj utjecaj nam je od



veceg zanimanja u ovoj prigodi.
Nastaje kao posljedica Cinjenice da
dragovoljna djela mogu uzrokovati
promjene ne samo u svijetu koji nas
okruZzuje vec viSe od iega u nama
samima. Ovi postupci pomazu u
stvaranju prirodne afektivne
sklonosti prema dobru koji volja
trazi. Pojasniti kako ova pojava
nastaje izvan je teme ovog clanka, no
zelja nam je naglasiti dvije vazne
kljucne tocCke.

Zeljeti dobro

Prva je primijetiti da dobro kojem
volja tezii po kojem prirodena
sklonost nastaje, moze biti znacajno
razli¢ito ovisno od vanjske
percepcije. Dvoje ljudi koji rade na
istom zadatku mogu raditi na bitno
razliite nacine. Jedna se osoba moze
u potpunosti posvetiti nastojanju da
ne ostavi lo§ dojam kod osobe od koje
je dobila zadatak, dok druga uistinu
Zeli sluziti. Ova druga stvara krjepost



dok prva ne jer se trazenje dobra
svodi na nastojanje da se ne izgleda
loSe u o¢ima autoriteta. Istina je da je
ovakav postupak bolji od
jednostavnog odbijanja zadatka, no
sve dok nije popraceno serijom
drugih koraka, ta osoba nece rasti u
krjeposti bez obzira koliko puta se
zadatak ponovi. Stoga je vazno
popraviti, stalno prociScavati nase
nakane kako bi malo po malo
prigrlili razloge zbog kojih je uistinu
vrijedno nesto raditi i na taj nacin
oblikovati naSe osjecaje.

Sviimamo osobna iskustva ili
iskustva drugih o tome kako
ograniCavanje na poStivanje nekih
pravila moZe zavrsiti kao teret.
Primjer starijeg sina u prici
upozorava nas na ovu opasnost (cf.
Lk 15:29-30). Dok suprotno tome,
iskreno trazenje dobra kojeg ta
pravila njeguju donosi slobodu i
radost. Konacno, mogli bismo reci da
je potrebno oblikovati ne toliko na$



rad, koliko zelju. Nije vazno samo
ono Sto radim, vec i ono Sto Zelim
dok obavljam rad. [2] Sloboda je
stoga odlucujucdi element. Nije
dovoljno nesto raditi, moramo Zeljeti
to raditi. Moramo to raditi ,stoga Sto
to Zelimo, Sto je najvec¢i nadnaravni
razlog,“[3] jer samo tako rastemo u
kreposti, odnosno u¢imo uZivati u
onome Sto je istinski dobro. Puko
izvrSavanje koje vodi do cumplo y
miento, ispunjavanja i laganja, [4] ne
vodi ni u slobodu, ni u Jjubav i
radost. Kad shvatimo zaSto je ovaj
nacin ponasanja toliko dobar i
vrijedan i dopustimo si da budemo
vodeni ovim razlozima u nasim
postupcima, tada njegujemo nasu
slobodu i u¢vrséujemo nasu ljubav i
radost.

Dugorocna formacija

Druga toCka za razmatranje je da je
postizanje prirodene sklonosti dobru
u nasSim emocijama cesto spor



proces. Kada bi se krjepost sastojala
tek od sposobnosti nadvladavanja
otpora u nasim osjecajima da ¢inimo
ono Sto je dobro, mogli bismo je steci
u znatno krac¢em vremenu. No
znamo da krjepost joS nije ¢vrsto
formirana sve dok dobro o kojem
razmiSljamo nema pozitivan eho u
nasim osjecajima. [5] Potrebno je
stoga biti strpljiv u nasSoj borbi jer
moZe biti potrebno dulje vrijeme, cak
1 godine, kako bi postigli neke
vrijedne ciljeve. PoteSkoce koje
moZemo iskusiti u slijedenju dobra
tijekom tog vremena ne bi se trebale
tumaciti kao promasaji ili znak da
nasa borba nije iskrena ili dovoljno
odluc¢na. Ovdje se suoCavamo s
napretkom kod kojeg svaki korak
moZe biti toliko malen da nije
jednostavno prepoznati napredak.
Tek nakon Sto prode vrijeme
moZemo se osvrnuti i uvidjeti da smo
otputovali dalje no Sto smo mislili.



Ako, primjerice, Zelimo nadvladati
svoje reakcije ljutnje, poCet cemo
ulaganjem napora u ogranicavanje
vanjskih pokazatelja. MoZda se
isprva moZe €initi da ne dospijevamo
nikuda, no ukoliko uznastojimo,
trenuci kada se kontroliramo, mozda
tek neki rijetki u pocCetku, postat ce
sve viSe ucestali i nakon nekog
vremena, mozda i duljeg, steci cemo
naviku samokontrole. To joS uvijek
nije dovoljno budu¢i da nas cilj
nije potisnuti vanjske reakcije vec
oblikovati naSe unutarnje kako
bismo postali njeZniji i
smireniji.Tada ¢e ova mirnija
reakcija postati urezana u nas nacin
Zivljenja.Borba stoga moZe trajati
dulje, no tko moZze poreci da Ce biti
atraktivnija, viSe oslobadajuca i
uzbudljivija? Njezin cilj je postici
unutarnji mir u traZenju i vrSenju
BoZje volje, a ne samo nasilno
potisnuti osjecajne reakcije.



Papa Franjo u objasnjenju svojih
principa da je vrijeme vece od
prostora, [6] istiCe da ,davanje
prioriteta vremenu znaci biti
zabrinut za zapocinjanje procesa viSe
nego posjedovanje prostora.“[7] U
unutarnjem Zivotu vrijedno je
zapocCeti realisti¢ne i velikodusne
procese. Moramo biti spremni
cekati koliko god je potrebno kako
bi donijeli plodova. ,,0vaj pristup
nam omogucava da radimo polako,
ali sigurno i bez opsjednutosti
trenutnim rezultatima. Pomaze nam
strpljivo izdrzati teSke i nepovoljne
situacije ili neizbjeZne promjene u
nasim planovima. Poziva nas da
prihvatimo napetosti izmedu
ispunjenja i ogranicenja.“ [8]
Moramo nastojati osigurati da
spoznaja nase ogranicenosti ne
paralizira nasu Zudnju za
postizanjem ispunjenja koje nam Bog
nudi. Jednako kao $to nastojimo ovu
plemenitu ambiciju o¢uvati od
naivnog zaborava da smo ograniceni.



Ciljati visoko u nasoj formaciji, teziti
ne samo prema izvrSenju nasih
dobrih djela vec biti dobar, imati
dobro srce omogucit ¢e nam
razlikovati krjeposna djela od onoga
Sto moZemo zvati djelom koje
odgovara krjeposti. Ovo potonje bilo
bi djelo koje odgovara kreposti i
doprinosi korak po korak njezinom
postizanju, no ono, buduci da joS ne
proizlazi iz prirodne navike, Cesto
treba nadvladavanje osjecaja koji
vuku u suprotnom smjeru. Suprotno
tome, krjeposno djelo je ono koje
donosi radost u postizanju dobra ¢ak
1 kad to zahtjeva odredeni napor. To
je cilj.

Cjelovita formacija koja oblikuje nase
emotivne reakcije spor je proces. Oni
koji je traZe nece pasti u naivan
pokusaj prepustanja svojih osjecaja
na volju, susprezanja osjecaja koje ne
voli ili nastojanja da upravlja onima
osjecajima koje Zeli imati. PoCinjemo
shvacati da se nasa borba radije



treba usredotociti na slobodno
donoSenje odluka pri cemu,
odgovarajuci na BoZju volju,
odgovaramo na te osjecaje
prihvacajudi ili odbacujuci ponasanja
koja nam sugeriraju.Jer upravo su te
odluke, neizravno i dugorocno, one
koje vode u oblikovanje intimnog
svijeta u nama iz kojeg ovi osjecaju
proizlaze.

Unutarnji svijet

Kako rastemo u krepostima, ne
izvrSavamo samo dobra djela s
vecom prirodnoScu i radoSc¢u vec
postajemo bolji i u raspoznavanju Sto
to dobro djelo jest. ,, Kako bi dokazali
Sto je volja BoZja, Sto li je dobro, Bogu
milo, savrSeno (Rim 12:2), opcenito je
potrebno poznavanje Bozjeg zakona,
no to nije dovoljno. Ono $to je nuzno
jest neka vrsta prirodenosti izmedu
Covjeka i dobra (cf. Sveti Toma
Akvinski, Summa Theologiae, 11-11, q.
45, a.2) Takva prirodenost je



ukorijenjena i razvija se kroz
krjeposne stavove same osobe.“[9]

Razlog tome je Cinjenica da je u
velikoj mjeri nas emotivni odgovor
prvi glas koji cujemo kad
procjenjujemo prikladnost pojedinog
nacina djelovanja. I prije nego nas
razum razmotri je li dobro ili ne
uciniti nesto ugodno, vec¢ smo osjetili
njegov poziv. Krjepost koja dobro
¢ini privla¢nim nasim osjecajima
obdaruje glas naSeg afektivnog
odgovora s odredenom moralnom
procjenom ovog djela. Stoga,
primjerice, premda smo privuceni
mogucnosScu da ostavimo dobar
dojam u oCima druge osobe,
razumijemo koliko je neugodno
lagati.

Na razumljiv i jasan nacin nalazimo
ovo izraZeno u vrlo kratkoj tocci
Puta: ZaSto trebas gledati naokolo
ako ,,svoj svijet” nosis u sebi? [10]
Sveti Josemaria kontrastno gleda na



vanjski svijet s unutarnjim svijetom
osobe. U toj vezi koja odreduje
vrijednost vanjskog pogleda koji Ce se
vidjeti kao primjeren ili ne, sukladno
necijem unutarnjem svijetu. Nema
stoga potrebe susprezati kao
neprikladan ovaj vanjski pogled
bududi ga od samog pocetka
unutarnji svijet, moj svijet, odbacuje.
Sveti Josemaria nam kaZe da ako
nam je unutarnji svijet bogat, moci
¢emo ne samo izbjegavati ono Sto bi
nam moglo naskoditi vec to nece
predstavljati ni opasnost buduci
¢emo to smatrati odbojnim. Gledat
¢emo na to ne samo kao nesto loSe
vec ikao, 1 to prije svega,ruzno,
neugodno, neprikladno, bez mjere...
Naravno, moZe biti privlacno na neki
nacin, no lako je odbaciti takvu
privlacnost buduci da unistava
ljepotu i skladnost naSeg unutarnjeg
svijeta. Suprotno tome, ako ne
,NOSIMo svoj svijet u sebi”
izbjegavanje tog vanjskog pogleda
zahtijevat ¢e znacajan napor.



Realizam

Sve ovo pokazuje kako nas rast u
krepostima c€ini jos viSe realnima u
naSem pristupu Zivotu. Neki ljudi
drZe, uglavnom to ne govore, da
Zivjeti krjeposti znaci zatvarati oCi
pred realnoscu. I to iz vrlo
plemenitog razloga jer ponasajuci se
na ovaj nacin okrecemo leda dijelu
ovoga svijeta nadajuci se nagradi u
sljedecem. Upravo suprotno, Zivjeti
kako je Zivio Krist oponasajuci
njegove kreposti, otvara nas
stvarnom svijetu i sprjeCava nase
osjecCaje da nas obmanjuju kada
razmatramo i odlu¢ujemo kako na
njih odgovoriti.

Primjerice, siromastvo ne znaci
nepoStovanje prema vrijednostima
materijalnih dobara u svjetlu vjeCnog
Zivota. Upravo suprotno, osoba koja
Zivi ne navezanost uistinu vrednuje
materijalna dobra na ispravan nacin.
Materijalna dobra nisu zlo, niti im se



pridaje vaznost koju nemaju. S druge
strane, osoba koja se ne trudi Zivjeti
na ovaj nacin naci Ce se u situaciji u
kojoj im pridaje veci znacaj nego
materijalna dobra uistinu imaju, Sto
Ce utjecati na odluke takve osobe.
Nece biti realan iako ¢e se drugima
Ciniti kao vjerodostojna osoba koja
zna kako se ponasati u ustrojstvu
svijeta. Umjerena osoba zna kako
uZivati u dobrom obroku dok osoba
kojoj ova krepost nedostaje dat ce
ovom zadovoljstvu znacaj koji
objektivno nema. NeSto slicno moZe
se reci za svaku drugu krepost. Kako
je Isus rekao Nikodemu: ,,Atko Cini
istinu, dolazi k svjetlosti da bude
bjelodano da su djela njegova u Bogu
ucinjena.“(Iv 3:21).

»Krjepostan“krug

Na kraju, usmjeravajuci naSe osjecaje
kroz razvoj kreposti vodi k
procis¢avanju naseg pogleda. To je
kao ciS¢enje mrlja s naSih naocala



koje su nasi izvorni i osobni grijesi
ostavili na njima, Sto nam otezava
gledati svijet kakav uistinu jest.
»Recimo jasno: neiskupljeno stanje
svijeta sastoji se upravo u
nesposobnosti razumijevanja
znacenja stvaranja, nemogucnosti
razumijevanja istine. Kao posljedica,
na snazi je vladavina pragmatizma
pri Cemu C¢vrsta ruka moc¢nih postaje
dobro ovoga svijeta.“ [11]

Dobro uredena ucinkovitost pomaze
nasem razumu razumjeti
stvaralastvo, prepoznati istinu,
razaznati Sto je uistinu dobro za nas.
Ispravna prosudba nasem razumu
olakSava slobodan odabir.Dobro
djelo koje rezultira iz ovih odabira
pomaze ,prilagoditi“ nas dobru koje
trazimo i posljedi¢no dovesti u red
nase osjecajne reakcije. Ovo
proizvodi izvoran ,krepostan krug®
koji nas vodi k razumijevanju da smo
postupno slobodniji, gospodari svojih
djela i tako sposobni istinski se



predati Bogu jer jedino osoba koja
posjeduje sebe moZe se predati.

Formacija je cjelovita tek kad
postigne sve ove razine.Drugim
rijeCima, istinska formacija postize se
samo ako su razliciti talenti koji
utjeCu na ljudsko ponasanje - razum,
volja, osjecaji - integrirani. Ovi se
talenti ne bi smjeli boriti jedan protiv
drugoga vec raditi zajedno. Ako ne
uspijemo pravilno oblikovati svoje
osjecaje, odnosno ako se krjeposti
shvacaju tek kao dodana snaga nasoj
volji koja nam omogucuje svladati
osjecaje, moralne norme i borba da
ih Zivimo bit Ce potisnute i nece nas
voditi vjerodostojnom jedinstvu
Zivota. Uvijek ¢emo u sebi osjecati
sile koje nas pokuSavaju povuci u
suprotnom smjeru i prouzrociti
nestabilnost. Dobro nam je poznata
ova nestabilnost jer od nje smo
poceli. Malo pomalo mozZemo je
nadvladati dok usmjeravamo ove
snage postepeno prema skladu. Tada



Ce dodi trenutak kada ,jer to Zelim* -
Sto je ,najveci nadnaravni razlog* -
pocinje znaciti jer to volim, jer me to
privlaci, jer je u skladu s mojim
Zivotom, jer je u skladu s mojim
unutarnjim svijetom koji sam za sebe
oblikovao. I konacno, jer sam naucio
stvarati svoja osobna razmiSljanja o
Kristu Isusu.

Na taj nacin napredujemo prema
privlacnom i visokom cilju koji sveti
Pavao pred nas stavlja: Neka u vama
bude isto misljenje kao i u Kristu
Isusu (Fil 2:5).Uvidamo da iako se
oblacimo u Gospodina Isusa Krista
(cf. Rim 13:14), ,,Kristov Zivot je na$
Zivot... Krs¢anin treba Zivjeti kako je
Krist Zivio, ¢ineci Kristovuljubav
svojom, kako bi mogao sa Svetim
Pavlom uzviknuti: non vivo ego, vivit
vero in me Christus. (Gal 2:21) Zivim,
ali ne viSe ja, nego Zivi u meni
Krist.“ [12] Vjernost se sastoji upravo
u tome, u Zivljenju, Zeljeti i osjecati u
skladu s Kristom, ne zbog toga Sto se



sprerusavamo® u Krista, vec stoga Sto
to postaje nas nacin Zivota. Tada u
slijedenju BoZje volje, u vjernosti,
duboko smo slobodni jer ¢inimo ono
Sto Zelimo , Sto volimo, Sto osjecamo
»potrebnim* uciniti. Duboko
slobodni i vjerni. U potpunosti vjerni
1 sretni.

[1] Cf. Fernando Ocariz, Pastoralno
Pismo, 14. veljace, 2017., tocka 8.

[2] U stvarnosti, s moralne tocke
gledista, Sto ¢inim je u pravo ono Sto
Zelim kad to ¢inim. Za nasSe potrebe
ovdje nije potrebno zastati kako bi se
pojasnilo zasto je to tako.

[3] Sveti Josemaria, Susret s kristom,
17.

[4] Cf. Don Alvaro, Pismo, rujan 1995,
u Obiteljska Pisma I, 8.

[S5] Treba biti jasno iz prethodnog
¢lanka kako ovo ne znaci kako dobro



ne zahtjeva trud ili, Sto se svodi na
isto, da zlo viSe nije privlacno.

[6] Cf. Apostolska pobudnica
Evangelii Gaudium — Radost
evandelja, 222-225.

[7] Ibid., 223. kurziv u izvorniku.
[8] Ibid.

[9] Sveti Ivan Pavao II, Enciklika
Veritatis Splendor - Sjaj Istine, 6.
kolovoz 1993., 64.

[10] Sveti Josemaria, Put, 184.

[11] Joseph Ratzinger — Benedict XVI,
Isus iz Nazareta, Vol. II, 7,3.

[12] Sveti Josemaria, U susret Kristu,
103.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/


https://opusdei.org/hr-hr/article/doprijeti-do-osobe-u-cijelosti-uloga-emocija-ii/

hr-hr/article/doprijeti-do-osobe-u-
cijelosti-uloga-emocija-ii/ (2.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/doprijeti-do-osobe-u-cijelosti-uloga-emocija-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/doprijeti-do-osobe-u-cijelosti-uloga-emocija-ii/

	Doprijeti do osobe u cijelosti: Uloga emocija (II)

