
opusdei.org

Dođite, poklonimo
se!

Božić je vrijeme kada nas svi
oni nevjerojatni događaji u
Betlehemu potiču da
preispitamo svoje krajnje
motive. Marija i Josip nas
pozivaju da neumorno štujemo
Dijete Isusa, bespomoćnog i
potrebnog naše skrbi.

22.12.2023.

Dođite, poklonimo se!

Pri ulasku na nogometni stadion
jednog engleskog grada navijače



dočekuje velika skulptura dva
vojnika, svaki u drugoj uniformi, koji
se rukuju nad loptom. Scena
predstavlja događaj koji se dogodio
tijekom Prvog svjetskog rata, poznat
kao "Božićno primirje". Priča se da je
na Badnjak 1914. došlo do spontanog
prekida vatre u rovovima koji su
razdvajali dvije vojske. Jedna je
strana davala znakove drugoj
pozivajući je da proživi noć mira,
upravo na taj datum koji obilježava
Isusovo rođenje. Inicijativa je dobro
prihvaćena: vojnici s obje strane
susreli su se, razmijenili jednostavne
darove, pjevali pjesme, napravili
grupnu fotografiju i čak odigrali
nogometnu utakmicu.

Jedna od božićnih pjesama za koje se
svi sjećaju da su ih te noći čuli ili
pjevali je poznata Adeste fideles,
skladba iz 18. stoljeća, koju je
navodno napisao engleski glazbenik.
Činjenica da je izvorna pjesma bila
na latinskom olakšavala je ljudima



koji nisu dijelili isti jezik da je pjevaju
uz pratnju gajdi. Ova božićna pjesma,
sada poznata u cijelom svijetu,
poziva one koji pjevaju i slušaju da se
pridruže grupi koja dolazi u
Betlehem - pastirima, anđelima,
mudracima - da se poklone
novorođenom Isusu. „Božić. Pjevaju:
dođi, dođi… Hajdemo, već se rodio. I,
nakon razmišljanja o tome kako se
Marija i Josip brinu za Djetešce,
usuđujem ti predložiti: pogledaj ga
ponovno, gledaj ga bez odmora"[1].

Čemu se klanjamo?

Poziv na služenje Bogu, na
raspoloženje poniznosti i potpune
podložnosti prema drugoj osobi -
pogotovo ako se radi o Djetetu koje
jedva priča - postalo je za mnoge
ljude nešto čudno ili čak
problematično. U mjeri u kojoj se
osobna autonomija predstavlja kao
prava i najviša moralna vrijednost,
stavljanje života u tuđe ruke može se



činiti kao simptom slabosti ili
praznovjerja, nešto možda tipičnije
za druga vremena.

U stvarnosti, samo je Bog vrijedan
štovanja: samo njemu pripada
najveće poštovanje. Međutim,
nekako je obožavanje uvijek
prirodna stvarnost za svaku ljudsku
osobu, bez obzira ima li vjere ili ne.
Dakle, netko postavlja nešto ili
nekoga kao krajnji razlog zašto čini
sve druge stvari. "Što je „Bog“ na
egzistencijalnoj razini? — upitao se
papa Franjo—. To je ono što je u
središtu nečijeg života i o čemu ovisi
ono što čovjek radi i misli. Možete
odrastati u obitelji koja je nominalno
kršćanska, ali je u stvarnosti
usmjerena na referentne točke izvan
Evanđelja. Ljudsko biće ne živi bez
fokusiranja na nešto. Tako svijet nudi
'supermarket' idola, koji mogu biti
predmeti, slike, ideje, položaji”[2].



S ove točke gledišta, i vjernici i oni
koji na bogoslužje gledaju kao na
prošlost, mogu ponovno otkriti nešto
od puta koji vodi u Betlehem. Da
bismo to učinili, možda bismo se
mogli početi pitati: Koji je razlog
zašto radim to što radim? Što je to što
me pokreće da radim ovo, a ne nešto
drugo? Razmišljajući na ovaj način,
prvo će te identificirati neke motive;
a iza njih ćete, povlačeći nit, otkriti
druge, one manje očite. Ali čak i ove
suptilnije motivacije mogu zauzvrat
dovesti do dubljih. Stoga je potrebno
nastaviti tražiti sve dok ne
dosegnemo svoj krajnji kriterij
djelovanja: ono što smatramo
neotuđivim, nedodirljivim i što vodi
naše odluke; ono što, ukratko,
obožavamo, jer tome podvrgavamo
sve ostalo.

Tada se možemo iznenaditi kad
otkrijemo da, više ili manje, naše
odluke ne upućuju toliko na Boga
kojeg ispovijedamo, već možda na



druge nepriznavane ciljeve, kao što
je osobni prestiž, materijalna
sigurnost, očuvanje određene
situacije ili jednostavno udobnost.
Sve se to čak može naći pomiješano s
elementima koji su djelomično
povezani s vjerom, kao što je potraga
za duhovnim mirom ili smirenošću
koja proizlazi iz činjenja onoga što
netko vjeruje da treba činiti. Ali
možda nas na kraju čak i takvi
razlozi drže podalje od vrtoglavice
koju je ovo Dijete, koje je Bog, došlo
donijeti na svijet.

Poziv koji toliko puta pjevamo
tijekom božićnih dana – „Dođite,
poklonimo se!“ – dolazi upravo da
nas dublje propita o razlozima zašto
živimo. Dođite svi i dopustite da vas
izazove ovaj paradoks - da vidite,
novorođenče, onoga koja je stvorio
nebo i zemlju. Dođite svi i razmislite
kako onaj koji je svojom riječju
stvorio sve što postoji, sada ne može
izgovoriti ni riječi. "Dira me do



dubine duše promatrati lik Isusa
novorođenog u Betlehemu – priznao
je sveti Josemaría –: bespomoćno,
bespomoćno dijete, nesposobno
pružiti otpor. Bog se predaje u ruke
ljudima"[3]. Božić je vrijeme kada
nas svi oni nevjerojatni događaji u
Betlehemu potiču da preispitamo
svoje krajnje motive. Isus, Marija i
Josip - a s njima i svi sveci - uvijek
nas pozivaju da preispitamo svoju
sigurnost, naša mala ili velika
posebna "obožavanja", kako bismo
usmjerili svoja srca prema jedinoj
zvijezdi koja nam govori gdje je
Spasitelj.

Slijedite zvijezdu iskrena srca

"Nakon što se Isus rodio u Betlehemu
Judejskom u vrijeme kralja Heroda,
neki mudraci su došli s Istoka u
Jeruzalem pitajući: - Gdje je
novorođeni kralj židovski? Ta
vidjesmo njegovu zvijezdu na istoku i
dođosmo mu se pokloniti” (usp. Mt



2,1-2). Mudraci se pridružuju tom 
venite, adoremus. Napustili su
sigurnost poznatog kako bi potražili
izvor na koji upućuje njihova žeđ za
obožavanjem. Nagađali su središte
gravitacije u svojim životima koje je
vodilo njihove odluke, ali ga nisu
mogli jasno ocrtati. Sada, stigavši u
Betlehem, osjete drugačije otkucaje u
svojim srcima, koji im navješćuju da
su blizu otkrića. Sveti Josemaría je u
ovom traženju mudraca prepoznao
iskustvo kršćanskog poziva:
prepoznavanje čežnje koju može
ispuniti samo Bog, otkriće onoga što
uistinu zaslužuje obožavanje. Poput
njih, „i mi smo primijetili da se, malo
po malo, novo svjetlo zapalilo u duši:
želja da budemo puni kršćani; ako mi
dopustite da se izrazim, tjeskoba
ozbiljnog shvaćanja Boga" [4].

Benedikt XVI. nazvao ih je „ljudima
nemirna srca”[5]. To je stalna
značajka duše koja, usred krhkosti
svijeta, traži Krista. U njihovim je



srcima, kao i u našima, sigurno
titrala čežnja slična onoj psalmista:
„O Bože, ti si Bog moj:

gorljivo tebe tražim; tebe žeđa duša
moja, tebe želi tijelo moje, kao zemlja
suha, žedna, bezvodna." (Ps 62,2). To
je situacija hodočasnika, vrlo
različita od situacije lutalice, koji ne
zna što želi ni kamo ide. Hodočasnik
je lutalica uvijek u potrazi, uvijek sa
čežnjom da više voli Boga, od jutra
do mraka. „Na postelji se tebe
spominjem, u bdjenjima noćnim
mislim na tebe.“ (Ps 62,7). Ova želja
za pravim Bogom upisana je u sve
muškarce i žene na zemlji, kršćane i
nekršćane, i to je ono što brojne nas
drži na putu. Stoga, kada svećenik u
četvrtoj euharistijskoj molitvi moli
Boga Oca da se sjeti onih za koje se
prinosi Kristova žrtva, tu se nalaze
"svi koji te iskrenim srcem traže"[6].

Mudraci, objašnjava Benedikt XVI.,
„su možda bili učeni ljudi koji su



imali veliko znanje o zvijezdama i
vjerojatno također imali filozofsko
obrazovanje. Ali nisu samo htjeli
znati mnoge stvari. Željeli su znati
sve što je bitno. Željeli su znati kako
se može postati ljudskom osobom. I
zbog toga su htjeli znati postoji li Bog,
gdje je i kakav je; je li mu je stalo do
nas i kako ga možemo pronaći. Nisu
samo htjeli znati: htjeli su prepoznati
istinu o nama, o Bogu i svijetu.
Njihovo vanjsko hodočašće bilo je
izraz njihovog unutarnjeg bivanja na
putu, unutarnjeg hodočašća njihovih
srca. Oni su bili ljudi koji su tražili
Boga i, u konačnici, bili na putu
prema njemu. Oni su bili tražitelji
Boga»[7].

Pratiti Betlehemsku zvijezdu zapravo
je životni zadatak. Zadatak traženja
skrivenih jaslica u našim
svakodnevnim životima ponekad
može biti naporan, jer znači ne
zaustavljati se u sobama koje se čine
udobnijima, gdje Isus nije. Dakle, cilj



je vrijedan svih napora: „Kad su
vidjeli zvijezdu, bili su ispunjeni
neizmjernom radošću. I ušavši u
kuću, vidješe dijete s Marijom,
majkom njegovom, padoše ničice i
pokloniše mu se; zatim otvoriše svoje
škrinje i prinesoše mu darove: zlato,
tamjan i smirnu” (usp. Mt 2,10-11).
Toga su se dana životi ovih mudraca
zauvijek promijenili. Jer, na kraju
krajeva, „sve ovisi o tome ima li ili
nema nade u našim životima. Kad
god klanjamo, nešto se događa u
nama i oko nas. Stvari se opet
popravljaju. Ulazimo u istinu. Pogled
postaje oštar. Mnogo toga što nas je
preplavilo nestaje"[8].

Neka Bog bude Bog

Putem nećemo susresti samo
zvijezdu koja nas vodi do Isusa:
također ćemo naići na bezbrojna
umjetna svjetla, višestruke zamjene
koje nas žele prevariti, zahtijevati
naše obožavanje i, u konačnici,



zarobiti našu slobodu. Oni su lažni
idoli o kojima nam govori Katekizam
Crkve: „Idolopoklonstvo se ne odnosi
samo na lažne kultove poganstva. To
je stalna kušnja vjere. Sastoji se od
divinizacije onoga što nije Bog“[9].
Svi mi, pa tako i kršćani, uvijek
iznova možemo pasti u
idolopoklonstvo, svaki put kad nešto
ili nekoga, barem djelomično,
stavimo na mjesto Boga. Ti lažni idoli
tada postaju „oblici ugnjetavanja i
prividnih sloboda, koji su zapravo
lanci koji porobljavaju"[10]. Riječ je o
izgnanstvu Boga koje se obično ne
događa na upečatljiv i sablažnjiv
način, nego se diskretno uvlači u
naša srca, poput bršljana koji se
postupno uvlači u zid, dok ne
zaprijeti da ga sruši.

Svakog jutra kad bi se probudio, sveti
Josemaría se ničice spustio na zemlju
i ponavljao riječ "serviam!", "Služit ću
ti!" Mnogi od nas su od njega naučili
ovu gestu, koja izražava želju, svaki



dan obnavljanu, da ne budemo
ometeni krivim štovanjem; klanjati
se svaki dan samo pred Bogom. To je
gesta obožavanja; i, upravo zato,
gesta slobode, gesta koja nas
oslobađa mogućnosti da nasjednemo
na male idole, maskirane čak i u
najboljim prividima i namjerama.
„Služiti Bogu je sloboda koja proizlazi
iz korijena istinske slobode: slobode
od sebe. Dakle, to je “spasenje”,
“sreća” ili, kako to Ivan naziva,
“radost”. A u isto vrijeme potpuna
dostupnost, predanost i služenje, baš
kako me Bog želi“[11].

Također svaki dan, sveti Josemaría
ponavljao je, u zahvali nakon
slavljenja euharistije, ovaj psalmistov
zahtjev: Non nobis, Domine, non
nobis; sed nomini tuo da gloriam! (Ps
115,1). Omalovažili bismo ovu
molitvu kad bismo mislili da je ono
što je ovdje izraženo puko odricanje
od slave uopće, kao da je to nešto
loše za nas. Zapravo, kršćanin se



nada obećanju življenja u slavi
Božjoj; tako da je, više od odricanja,
to promjena veličine: psalmistov
zahtjev pretpostavlja da je ljudska
slava, bez slave Božje, uvijek
premalena, kao i svaki idol pred
Bogom. Čisto ljudska slava na kraju
se otkriva kao tužna karikatura: želja
da iznad svega želimo biti sretni sa
svojim postignućima ili da osjetimo
divljenje drugih, samozadovoljstvo
ljudske slave, vrlo je malo... jer Bog
nije tamo.

* * *

Dijete Isus, bespomoćno i potrebno
svega, dolazi uvijek iznova
raskrinkati sve naše idole, koji ne
vide, ne govore, ne čuju (usp. Ps
115,5-6). Božićni dani poziv su da
ponovno krenemo putem prema onoj
improviziranoj kući, ali punoj svjetla
i topline, a to je Betlehemska špilja.
Tamo ćemo biti zadivljeni „slobodom
Boga koji se iz čiste ljubavi odlučuje



poniziti uzimajući tijelo poput
našeg"[12].

[1] Sveti Josemaría, Kovačnica, n.
549.

[2] Papa Franjo, Opća audijencija, 1-
VIII-2018.

[3] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 113.

[4] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 32.

[5] Benedikt XVI., Homilija na
Bogojavljenje, 6. siječnja 2013.

[6] Rimski misal, Euharistijska
molitva IV.

[7] Benedikt XVI., Homilija na
Bogojavljenje, 6. siječnja 2013.

[8] R. Guardini, Gospodstvo Boga i
sloboda čovjeka, Madrid;
Guadarrama, 1963., str. 30.



[9] Katekizam Katoličke Crkve, br.
2113.

[10] F. Ocáriz, Pastoralno pismo, 9-
I-2018, br. 1.

[11] J. Ratzinger, „Molite u naše
vrijeme", u Riječi u Crkvi, Salamanca,
Slijedi me, 1976., str. 107.

[12] F. Ocáriz, Pastoralno pismo, 9-
I-2018, br. 1.

Andrés Cárdenas

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/dodite-poklonimo-se/
(2.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/dodite-poklonimo-se/
https://opusdei.org/hr-hr/article/dodite-poklonimo-se/

	Dođite, poklonimo se!

