opusdei.org

Dodite, poklonimo
se!

Bozi¢ je vrijeme kada nas svi
oni nevjerojatni dogadaji u
Betlehemu poticu da
preispitamo svoje krajnje
motive. Marija i Josip nas
pozivaju da neumorno Stujemo
Dijete Isusa, bespomoc¢nog i
potrebnog nase skrbi.

22.12.2023.

Dodite, poklonimo se!

Pri ulasku na nogometni stadion
jednog engleskog grada navijace



docCekuje velika skulptura dva
vojnika, svaki u drugoj uniformi, koji
se rukuju nad loptom. Scena
predstavlja dogadaj koji se dogodio
tijekom Prvog svjetskog rata, poznat
kao "BoZzi¢no primirje". Prica se da je
na Badnjak 1914. doslo do spontanog
prekida vatre u rovovima koji su
razdvajali dvije vojske. Jedna je
strana davala znakove drugoj
pozivajudi je da prozivi no¢ mira,
upravo na taj datum koji obiljezava
Isusovo rodenje. Inicijativa je dobro
prihvacena: vojnici s obje strane
susreli su se, razmijenili jednostavne
darove, pjevali pjesme, napravili
grupnu fotografiju i ¢ak odigrali
nogometnu utakmicu.

Jedna od bozZi¢nih pjesama za koje se
svi sjecaju da su ih te noci Culi ili
pjevali je poznata Adeste fideles,
skladba iz 18. stoljeca, koju je
navodno napisao engleski glazbenik.
Cinjenica da je izvorna pjesma bila
na latinskom olakSavala je ljudima



koji nisu dijelili isti jezik da je pjevaju
uz pratnju gajdi. Ova boZi¢na pjesma,
sada poznata u cijelom svijetu,
poziva one koji pjevaju i sluSaju da se
pridruze grupi koja dolazi u
Betlehem - pastirima, andelima,
mudracima - da se poklone
novorodenom Isusu. ,BoZi¢. Pjevaju:
dodi, dodi... Hajdemo, vec se rodio. I,
nakon razmisljanja o tome kako se
Marija i Josip brinu za DjeteSce,
usudujem ti predloziti: pogledaj ga
ponovno, gledaj ga bez odmora"[1].

Cemu se klanjamo?

Poziv na sluzenje Bogu, na
raspoloZenje poniznosti i potpune
podloZnosti prema drugoj osobi -
pogotovo ako se radi o Djetetu koje
jedva prica - postalo je za mnoge
ljude nesto ¢udno ili cak
problemati¢no. U mjeri u kojoj se
osobna autonomija predstavlja kao
prava i najviSa moralna vrijednost,
stavljanje Zivota u tude ruke moZe se



Ciniti kao simptom slabosti ili
praznovjerja, neSto mozda tipi¢nije
za druga vremena.

U stvarnosti, samo je Bog vrijedan
Stovanja: samo njemu pripada
najvece posStovanje. Medutim,
nekako je oboZavanje uvijek
prirodna stvarnost za svaku ljudsku
osobu, bez obzira ima li vjere ili ne.
Dakle, netko postavlja nesto ili
nekoga kao krajnji razlog zasto ¢ini
sve druge stvari. "Sto je ,Bog“ na
egzistencijalnoj razini? — upitao se
papa Franjo—. To je ono Sto je u
srediStu necijeg Zivota i o Cemu ovisi
ono Sto ¢ovjek radi i misli. MoZete
odrastati u obitelji koja je nominalno
krS¢anska, ali je u stvarnosti
usmjerena na referentne tocke izvan
Evandelja. Ljudsko bice ne Zivi bez
fokusiranja na nesto. Tako svijet nudi
'supermarket' idola, koji mogu biti
predmeti, slike, ideje, polozaji”[2].



S ove tocke gledista, 1 vjernici i oni
koji na bogosluzje gledaju kao na
proslost, mogu ponovno otkriti nesto
od puta koji vodi u Betlehem. Da
bismo to ucinili, mozda bismo se
mogli poceti pitati: Koji je razlog
zasto radim to $to radim? Sto je to §to
me pokrece da radim ovo, a ne nesto
drugo? Razmisljajuci na ovaj nacin,
prvo Ce te identificirati neke motive;
a iza njih Cete, povlaceci nit, otkriti
druge, one manje oCite. Ali Cak i ove
suptilnije motivacije mogu zauzvrat
dovesti do dubljih. Stoga je potrebno
nastaviti traziti sve dok ne
dosegnemo svoj krajnji kriterij
djelovanja: ono Sto smatramo
neotudivim, nedodirljivim i Sto vodi
nase odluke; ono Sto, ukratko,
oboZavamo, jer tome podvrgavamo
sve ostalo.

Tada se moZemo iznenaditi kad
otkrijemo da, viSe ili manje, naSe
odluke ne upucuju toliko na Boga
kojeg ispovijedamo, ve¢ mozda na



druge nepriznavane ciljeve, kao Sto
je osobni prestiZ, materijalna
sigurnost, ocuvanje odredene
situacije ili jednostavno udobnost.
Sve se to Cak moZe naci pomijesSano s
elementima koji su djelomicno
povezani s vjerom, kao $to je potraga
za duhovnim mirom ili smirenoséu
koja proizlazi iz ¢injenja onoga Sto
netko vjeruje da treba Ciniti. Ali
mozda nas na kraju cak i takvi
razlozi drZe podalje od vrtoglavice
koju je ovo Dijete, koje je Bog, doslo
donijjeti na svijet.

Poziv koji toliko puta pjevamo
tijekom boZi¢nih dana - ,,Dodite,
poklonimo se!“ — dolazi upravo da
nas dublje propita o razlozima zasto
Zivimo. Dodite svi i dopustite da vas
izazove ovaj paradoks - da vidite,
novorodence, onoga koja je stvorio
nebo i zemlju. Dodite svi i razmislite
kako onaj koji je svojom rijecju
stvorio sve Sto postoji, sada ne moze
izgovoriti ni rijeci. "Dira me do



dubine duSe promatrati lik Isusa
novorodenog u Betlehemu - priznao
je sveti Josemaria —: bespomocno,
bespomocno dijete, nesposobno
pruziti otpor. Bog se predaje u ruke
ljudima"[3]. BoZic je vrijeme kada
nas svi oni nevjerojatni dogadaji u
Betlehemu poticu da preispitamo
svoje krajnje motive. Isus, Marija i
Josip - a s njima i svi sveci - uvijek
nas pozivaju da preispitamo svoju
sigurnost, nasSa mala ili velika
posebna "oboZavanja", kako bismo
usmjerili svoja srca prema jedinoj
zvijezdi koja nam govori gdje je
Spasitel;.

Slijedite zvijezdu iskrena srca

"Nakon $to se Isus rodio u Betlehemu
Judejskom u vrijeme kralja Heroda,
neki mudraci su dosli s Istoka u
Jeruzalem pitajuci: - Gdje je
novorodeni kralj Zidovski? Ta
vidjesmo njegovu zvijezdu na istoku i
dodosmo mu se pokloniti” (usp. Mt



2,1-2). Mudraci se pridruzuju tom
venite, adoremus. Napustili su
sigurnost poznatog kako bi potrazili
izvor na koji upucuje njihova Zed za
obozavanjem. Nagadali su srediSte
gravitacije u svojim Zivotima koje je
vodilo njihove odluke, ali ga nisu
mogli jasno ocrtati. Sada, stigavsi u
Betlehem, osjete drugacije otkucaje u
svojim srcima, koji im navjeScuju da
su blizu otkrica. Sveti Josemaria je u
ovom traZzenju mudraca prepoznao
iskustvo krsc¢anskog poziva:
prepoznavanje ¢eznje koju moze
ispuniti samo Bog, otkrice onoga Sto
uistinu zasluZuje oboZavanje. Poput
njih, ,i mi smo primijetili da se, malo
po malo, novo svjetlo zapalilo u dusi:
Zelja da budemo puni krsc¢ani; ako mi
dopustite da se izrazim, tjeskoba
ozbiljnog shvacanja Boga" [4].

Benedikt XVI. nazvao ih je ,ljudima
nemirna srca”[5]. To je stalna
znacajka dusSe koja, usred krhkosti
svijeta, traZzi Krista. U njihovim je



srcima, kao i u naSima, sigurno
titrala ¢eZnja slicna onoj psalmista:
,»,O BoZe, ti si Bog moj:

gorljivo tebe trazim; tebe Zeda dusa
moja, tebe Zeli tijelo moje, kao zemlja
suha, Zedna, bezvodna." (Ps 62,2). To
je situacija hodocasnika, vrlo
razliCita od situacije lutalice, koji ne
zna $to Zeli ni kamo ide. Hodocasnik
je lutalica uvijek u potrazi, uvijek sa
ceznjom da viSe voli Boga, od jutra
do mraka. ,Na postelji se tebe
spominjem, u bdjenjima no¢nim
mislim na tebe.“ (Ps 62,7). Ova Zelja
za pravim Bogom upisana je u sve
muskarce i Zene na zemlji, krScane i
nekrscane, i to je ono Sto brojne nas
drZi na putu. Stoga, kada svecenik u
Cetvrtoj euharistijskoj molitvi moli
Boga Oca da se sjeti onih za koje se
prinosi Kristova Zrtva, tu se nalaze
"svi koji te iskrenim srcem traze"[6].

Mudraci, objasnjava Benedikt XVI.,
»,Su mozda bili uceni ljudi koji su



imali veliko znanje o zvijezdama i
vjerojatno takoder imali filozofsko
obrazovanje. Ali nisu samo htjeli
znati mnoge stvari. Zeljeli su znati
sve 3to je bitno. Zeljeli su znati kako
se moZe postati ljudskom osobom. I
zbog toga su htjeli znati postoji li Bog,
gdje je i kakav je; je li mu je stalo do
nas i kako ga mozemo pronaci. Nisu
samo htjeli znati: htjeli su prepoznati
istinu 0 nama, o Bogu i svijetu.
Njihovo vanjsko hodocasce bilo je
izraz njihovog unutarnjeg bivanja na
putu, unutarnjeg hodocasc¢a njihovih
srca. Oni su bili ljudi koji su trazili
Boga i, u konacnici, bili na putu
prema njemu. Oni su bili traZitelji
Boga»r[7].

Pratiti Betlehemsku zvijezdu zapravo
je Zivotni zadatak. Zadatak traZenja
skrivenih jaslica u nasim
svakodnevnim Zivotima ponekad
moZe biti naporan, jer znaci ne
zaustavljati se u sobama koje se Cine
udobnijima, gdje Isus nije. Dakle, cilj



je vrijedan svih napora: ,Kad su
vidjeli zvijezdu, bili su ispunjeni
neizmjernom radoscu. I usavsi u
kucu, vidjeSe dijete s Marijom,
majkom njegovom, padoSe nicice i
pokloniSe mu se; zatim otvoriSe svoje
Skrinje i prinesoSe mu darove: zlato,
tamjan i smirnu” (usp. Mt 2,10-11).
Toga su se dana zivoti ovih mudraca
zauvijek promijenili. Jer, na kraju
krajeva, ,,sve ovisi o tome ima i ili
nema nade u nasim Zivotima. Kad
god klanjamo, nesto se dogada u
nama i oko nas. Stvari se opet
popravljaju. Ulazimo u istinu. Pogled
postaje oStar. Mnogo toga Sto nas je
preplavilo nestaje"[8].

Neka Bog bude Bog

Putem necemo susresti samo
zvijezdu koja nas vodi do Isusa:
takoder cemo naici na bezbrojna
umjetna svjetla, viSestruke zamjene
koje nas Zele prevariti, zahtijevati
naSe oboZavanje i, u konacnici,



zarobiti nasu slobodu. Oni su lazni
idoli o kojima nam govori Katekizam
Crkve: ,Idolopoklonstvo se ne odnosi
samo na lazne kultove poganstva. To
je stalna kusnja vjere. Sastoji se od
divinizacije onoga Sto nije Bog“[9].
Svi mi, pa tako i krs¢ani, uvijek
iznova moZemo pasti u
idolopoklonstvo, svaki put kad nesto
ili nekoga, barem djelomicno,
stavimo na mjesto Boga. Ti lazni idoli
tada postaju ,,oblici ugnjetavanja i
prividnih sloboda, koji su zapravo
lanci koji porobljavaju"[10]. RijeC je o
izgnanstvu Boga koje se obi¢no ne
dogada na upecatljiv i sablaznjiv
nacin, nego se diskretno uvlaci u
nasa srca, poput brsljana koji se
postupno uvlaci u zid, dok ne
zaprijeti da ga srusi.

Svakog jutra kad bi se probudio, sveti
Josemaria se nicice spustio na zemlju
i ponavljao rijec "serviam!", "Sluzit ¢u
ti!" Mnogi od nas su od njega naucili
ovu gestu, koja izrazava Zelju, svaki



dan obnavljanu, da ne budemo
ometeni krivim Stovanjem; klanjati
se svaki dan samo pred Bogom. To je
gesta oboZavanja; i, upravo zato,
gesta slobode, gesta koja nas
oslobada mogucnosti da nasjednemo
na male idole, maskirane cakiu
najboljim prividima i namjerama.
»Sluziti Bogu je sloboda koja proizlazi
iz korijena istinske slobode: slobode
od sebe. Dakle, to je “spasenje”,
“sreca” ili, kako to Ivan naziva,
“radost”. A u isto vrijeme potpuna
dostupnost, predanost i sluZenje, bas
kako me Bog Zeli“[11].

Takoder svaki dan, sveti Josemaria
ponavljao je, u zahvali nakon
slavljenja euharistije, ovaj psalmistov
zahtjev: Non nobis, Domine, non
nobis; sed nomini tuo da gloriam! (Ps
115,1). Omalovazili bismo ovu
molitvu kad bismo mislili da je ono
Sto je ovdje izrazeno puko odricanje
od slave uopce, kao da je to nesto
loSe za nas. Zapravo, kr$¢anin se



nada obecanju zivljenja u slavi
BoZjoj; tako da je, viSe od odricanja,
to promjena velicine: psalmistov
zahtjev pretpostavlja da je ljudska
slava, bez slave BozZje, uvijek
premalena, kao i svaki idol pred
Bogom. Cisto ljudska slava na kraju
se otkriva kao tuzna karikatura: Zelja
da iznad svega Zelimo biti sretni sa
svojim postignucima ili da osjetimo
divljenje drugih, samozadovoljstvo
ljudske slave, vrlo je malo... jer Bog
nije tamo.

* %k ok

Dijete Isus, bespomocno i potrebno
svega, dolazi uvijek iznova
raskrinkati sve nase idole, koji ne
vide, ne govore, ne cuju (usp. Ps
115,5-6). BoZi¢ni dani poziv su da
ponovno krenemo putem prema onoj
improviziranoj kuci, ali punoj svjetla
i topline, a to je Betlehemska Spilja.
Tamo ¢emo biti zadivljeni ,,slobodom
Boga koji se iz Ciste ljubavi odlucuje



poniziti uzimajuci tijelo poput
naSeg"[12].

[1] Sveti Josemaria, Kovacnica, n.
549.

[2] Papa Franjo, Opca audijencija, 1-
VIII-2018.

[3] Sveti Josemaria, Susret s Kristom,
br. 113.

[4] Sveti Josemaria, Susret s Kristom,
br. 32.

[S] Benedikt XVI., Homilija na
Bogojavljenje, 6. sijeCnja 2013.

[6] Rimski misal, Euharistijska
molitva IV.

[7] Benedikt XVI., Homilija na
Bogojavljenje, 6. sijeCnja 2013.

[8] R. Guardini, Gospodstvo Boga i
sloboda covjeka, Madrid;
Guadarrama, 1963., str. 30.



[9] Katekizam Katoli¢ke Crkve, br.
2113.

[10] F. Ocariz, Pastoralno pismo, 9-
1-2018, br. 1.

[11] J. Ratzinger, ,,Molite u nase
vrijeme", u Rijeci u Crkvi, Salamanca,
Slijedi me, 1976., str. 107.

[12] F. Ocariz, Pastoralno pismo, 9-
1-2018, br. 1.

Andrés Cardenas

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/dodite-poklonimo-se/
(2.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/dodite-poklonimo-se/
https://opusdei.org/hr-hr/article/dodite-poklonimo-se/

	Dođite, poklonimo se!

