
opusdei.org

Christopher
Columbus i Escriva

Josemaria i njegovi prvi
sljedbenici me podsjećaju na
konkvistadore. Bili su
mladi,puni entuzijazma, svježi,
neumorni i zaljubljeni u
duhovnu avanturu. Željni
putovanja i otkrića...

22.03.2013.

Josemaria i njegovi prvi sljedbenici
me podsjećaju na konkvistadore. Bili
su mladi,puni entuzijazma, svježi,
neumorni i zaljubljeni u duhovnu
avanturu. Željni putovanja i otkrića,



okupili su se oko vođe kojega su
jednostavno nazvali „Ocem“. Bit će
opasno u vodama koje su pred njma.
Pa što? Trebalo je otkriti nepoznate
zemlje. Iako paradoksalno, pokazalo
se da je njihovo odredište upravo ono
tlo sa kojega su prvotno i krenuli.
Jednostavnim putovanjem,
uobičajene slike obitelji, posla i
prijateljstva, postale su novi svijet.

Ponešto iz povijesti

Crkva živi u svijetu već 19 stoljeća.
Ona je uvijek težila da prožme svijet
Kristovim otajstvom, Bogom koji je
postao čovjekom, a sada je Opus Dei
dao novi poticaj tom Božjem
projektu. Takva obnova je trajan
fenomen u Crkvi. Kakvo mnoštvo
velikih svetaca u protureformaciji,
da ne spominjemo 18. i 19. stoljeće! A
zar romantizam u Europi nije
donekle bio i katolička obnova?

Ipak se moramo suočiti s jednom
teškom istinom. Posljednjih 500



godina renesanse , humanizma,
reformacije, prosvjetiteljstva i
socijalizma, bez obzira na njihov
smisao u Božjoj providnosti, pokazali
su da korijeni kršćanstva nisu tako
duboki kao što bismo se nadali. Naše
doba je uništilo mnoge lažne i
utješne iluzije i probudilo mnoge
uspavane kršćane. Mi moramo
uvidjeti da je kršćanska kutura sa
svojim katedralama, samostanima,
skulpturama, slikama, književnošću,
običajima i navikama jedno, dok je
osobno prijateljstvo s Bogom nešto
drugo. Kultura može zasjeniti
svetost. Raskoš kršćanske kulture
ponekad može zaslijepiti vjernike
tako da nemaju potrebu težiti za
svetošću. Ali kršćanska kultura ni u
kojem obimu ne može zamijeniti
kršćansku krepost.

Poruka Opusa Dei

Svako toliko Crkva dobije milost da
ju ukrase muškarci i žene



izvanrednih vrlina, talenata i
svetosti. I pape i biskupi i seljaci
plješću ovim lučonošama i vole ih.
Kao što znamo, većina kršćana nije
pozvana na ovu „nadnaravnu
Olimpijadu“. Ali ne mogu li i oni na
svoj nespektakularan način težiti da
budu sol i svjetlo svijeta, kako bi ga
promijenili iznutra? Sveti Pavao nije
nikoga isključio kada je rekao
Solunjanima „Ovo je volja Božja:
vaša svetost.“ ( 1 Sol 4:3). To je bio
jedan od Escrivinih najdražih
evanđeoskih ulomaka. 1967.g., u
propovijedi na Sveučilištu Navarre,
rekao je: „Neka vam bude jasno:
Bog vas je pozvao da mu služite u i
pomoću materijalnih, svjetskih
zadataka ljudskog života. U
laboratoriju, u operacijskoj sali
bolnice, u vojnom kampu, u
sveučilišnoj učionici, u radionici, u
polju, u domaćinstvu - u
neograničenim arenama ljudskih
nastojanja, Bog nas čeka dan za
danom. Budite uvjereni: svaka



situacija, ma kako obična, krije u
sebi nešto božansko, a vaš je posao
da to otkrijete.“

Kršćanski materijalizam

Ukoliko mi to ne uspijemo otkriti,
kaže Escriva, „crkva postaje jedino
pravo mjesto kršćanskog života. Tada
biti kršćaninom znači samo ići u
crkvu i sudjelovati u službama -
izolirati se u religiozno okruženje,
odvojeni svijet koji se predstavlja kao
predsoblje neba, dok običan svijet
vani ide svojim putem. U tom slučaju
kršćanske istine i život milosti mogu
doprijeti samo do napornih rubova
puta ljudske povijesti, ali ju nikada
ne mogu istinski susresti.

Upravo je to stapanje ljudskog i
božanskog Escriva propovijedao
mladim ljudima koji su ga prvi
slijedili. „Govorio sam studentima i
radnicima koji su mi se pridružili
30-tih godina da oni moraju
materijalizirati svoj duhovni život.



Htio sam ih osloboditi iskušenja
koje je tako često danas, kao što je
to bilo i tada, da vode dvostruki
život: unutrašnji božanski život i
odvojen život za obitelj, posao i
društvo, pun malih dnevnih
dužnosti. Ne, djeco moja. Ukoliko
želimo biti kršćani, ne možemo
voditi dupli život, ne možemo biti
šizofrenici. Postoji samo jedan
život, sastavljen od duha i tijela, i
on mora biti oboje tijelo i duša,
život svet i pun Boga, tog
nevidljivog Boga kojeg nalazimo u
najvidljivijim i materijalnim
stvarima. Nema drugog puta, djeco
moja. Ili ćemo pronaći Boga u
svakodnevnom životu, ili ga
nikada nećemo naći.„

Osobno otkriće

To nije otkriće koje se može prenijeti
uz pomoć knjiga i predavanja, već to
svatko mora otkriti sam. Kad je
Kolumbo tražeći zapadnu rutu za



Indiju i naišao na Ameriku, njegovo
otkriće je postalo trajno otkriće za
njega kao i za sve ostale ljude.

Ameriku ne treba ponovno otkrivati,
ona je na karti jednom zauvijek. No,
ukoliko žele dijeliti Escrivino otkriće,
ljudi moraju sami postaviti jedra, jer
se otkriće duše događa samo ukoliko
duša iskusi novi teritorij. Da bi
poznavao tu duhovnu zemlju čovjek
mora živjeti u njoj. Ukoliko ne
pokušamo tražiti, nalaziti i voljeti
Isusa Krista u malim stvarima
svakodnevice, ne možemo se susresti
sa Escrivinom porukom. Za
nezainteresiranog promatrača, Opus
Dei je duhovna kula u zraku.

Prije i poslije otkrića

Ovo uspoređivanje Escrive i Kolumba
koje je u početku bilo samo trenutni
hir, donijelo je neke iznenađujuće
paralele.Oprostite mi na maloj
digresiji koju ću sada učiniti. Kaže se
da su Vikinzi posjetili Ameriku puno



prije nego što ju je Kolumbo otkrio,
ali njihovi izleti u 10. i 11.st. nisu nas
nikuda doveli. Nivo svijesti tih
moreplovaca, kao i čitav njihov
intelektualni, religiozni, ekonomski i
socijalni milje, bio je prepreka tome
da taj lokalni događaj postane
univerzalni doseg. Kršćanstvo, a ni
društvo općenito nisu osjećali
potrebu za novim svijetom. Povijesni
trenutak za novi svijet još nije bio
došao.Tako je to otkriće
zaboravljeno, utonulo je u legendarni
sumrak kako bi se pridružilo
uobičajenom drevnom uvjerenju da
je svijet okrugao.

Do vremena kada je Kolumbo otkrio
Ameriku, Europljani su bili zaposleni
istraživanjem i naseljavanjem
svijeta, ali svoju pažnju se usmjerili
drugdje; na sjevernu Europu,
Mediteran, Orijent, Afriku. Spoj
povijesnih, političkih i ekonomskih
čimbenika poslao je Kolumba na
zapad krajem 15st. Mauri su



protjerani sa Iberskog (Pirinejskog)
poluotoka, a kraljevski brak između
Aragona i Kastilje učvrstio je novo
duhovno jedinstvo. Kolumbova
životna priča, od njegova rođenja
1451.g. do tog jutra listopada 1492.g.
kad je ugledao prve izdanke Novog
svijeta, pripremila ga je na takav
uspjeh. Mi danas znamo ono što
Kolumbo nije znao: na zapadnoj
strani Atlantika, predkolumbovska
civilizacija je bila na zadnjim
nogama. Trenutak je sazrio.

Od prvog stoljeća

Postoje izrazite sličnosti Kolumbova
zemljopisnog i Escrivina duhovnog
otkrića. Ideal kojeg je Josemarija
vidio 2.listopada 1928.g. poznat je
odprije. On se zapravo u prva tri
stoljeća kršćanstva podrazumijevao.
Puno prije pustinjskih otaca,
pustinjaka ili redovnika, postojali su
kršćani u rasprostranjenim
gradovima i selima golemog Rimskog



carstva. Ti su ljudi živjeli životom
običnih građana. Nije bilo važno jesu
li bili zemljoposjednici ili zanatlije,
slobodni ili robovi. Oni su
jednostavno shvatili da prvi
mučenici ili drugi koji su bili
progonjeni nisu bili neki posebni
kršćani. Oni su bili obični članovi
kršćanske zajednice. No, padom
Rimskog carstva i usponom
samostana počelo je novo doba, doba
koje traje do naših dana. U početku
su kršćani osjećali obvezu unijeti
Krista u mjesta svakodnevnih
boravišta koja su dijelili sa poganima
kako bi i njega mogli dijeliti. Njihov
oblik apostolata bio je nadnaravan,
ali potpuno prirodan. No, padom
Carstva kršćanstvo se povuklo u
samostanske enklave. Uskoro je
samostanska iznimka postala
pravilom za svakoga tko je tražio
svetost. Ljudi su postepeno izgubili iz
vida mogućnost i važnost
kristijanizacije svijeta iz svijeta
samog.



Prvi kršćani

Sigurno je da su postojali sjajni
rascvati kršćanskog života,
neprocjenjiva blaga svetosti. Mi ni na
koji način ne želimo potcijeniti ili
omalovažiti samostansko nasljeđe od
1500 godina. No, upravo oni koji vole
i gaje samostanski ideal i žele da se
on u Crkvi ponovno rascvate, moraju
shvatiti da će se to dogoditi kada
laička svetost postane norma za
kršćane.

Kolumbo i Escriva su bili dvojica
otkrivača, jedan u službi Španjolske,
a drugi Španjolac. Obojica su imala
prethodnike. Ljudi su često plovili
prema zapadu, ali su ih protivni
vjetrovi i nepovoljne okolnosti
prisilljavale da se vrate. Ljudi su
također često propovijedali potrebu
laičkog apostolata i isticali
posvećivanje običnog života. Sjetimo
se samo svetog Franje Saleškog,
svetog Vincenta Pallottija, kardinala



Johna Henryja Newmana i papa od
Pavla III do svetog Pija X. No, često su
nudilli ne zasebnu duhovnost za
laike, već polusamostansku
duhovnost za ljude koji žive
polusamostanskim životom.

Novi svijet

I Kolumbo i Escriva su imali
protivnike. Otkrivač novog svijeta se
sa svog trećeg putovanja vratio
okovan. 40-tih godina, posebno u
Madridu i Barceloni, Escrivu su
žestoko klevetali kao slobodnog
zidara i heretika, te su mu prijetili i
uhićenjem. Čak je morao imati i
povremeno koristiti alias.

Tu završava analogija između
dvojice istraživača. Kolumbo je umro
misleći da je otkrio zapadni prolaz za
Indiju. Nije stigao voditi ili se
posvetiti učvršćivanju svog
ostvarenja. Na drugima je ostalo da
njegovo otkriće pretvore u
„Ameriku.“ Za razliku od njega,



Escriva ne samo da je prvi hodao
novom zemljom laičke svetosti, već je
formirao i vodio, uz Božju pomoć,
ljude koji će u toj zemlji živjeti,
kultivirati ju i širiti.

Izvadak iz Opus Dei: Život i djelo
utemeljitelja Josemarije Escrive,
Petera Berglara

Izdavač: Scepter Publishers,
Princeton, NJ 1994, str. 76-81

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/christopher-columbus-i-

escriva/ (4.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/christopher-columbus-i-escriva/
https://opusdei.org/hr-hr/article/christopher-columbus-i-escriva/
https://opusdei.org/hr-hr/article/christopher-columbus-i-escriva/

	Christopher Columbus i Escriva

