
opusdei.org

Božji posao

Naš posao kao i Kristov treba
biti pretvoren u molitvu Bogu i
služenje čovječanstvu za
suotkupljenje čitave ljudske
vrste. Članak u seriji
“Posvetimo svoj posao” (1).

3.05.2010.

Sv. Josemaria je znao govoriti o
“staroj novosti" poruke koju je
primio od Boga. Ona je stara kao i
evanđelje, ali je istovremeno nova[1].
Ona je stara jer je duh Opusa Dei
prakticiran od prvih kršćana koji su
znali da su pozvani na svetost i



apostolat bez povlačenja iz svijeta i
bez ograđivanja od svojih
svakodnevnih dužnosti. Stoga, ako
želite točku usporedbe, najlakši
način da se shvati Opus Dei je
razmotriti život ranih kršćana. Oni
su živjeli svoji kršćanski poziv
ozbiljno, uporno tražeći svetost na
koju su pozvani krštenjem[2].

Utemeljitelj Opus Dei bio je ispunjen
radošću kada je pronašao tragove
ove poruke u spisima Otaca Crkve.
Riječi Sv. Ivana Zlatoustog upućene
vjernicima od IV. Stoljeća su vrlo
jasne u tom pogledu. “ Ne kažem
vam da trebate napustiti gradove, te
građenske poslove i obaveze ostaviti
po strani. Trebali biste ostati tu gdje
jeste, ali raditi na sebi. Zaista, radije
bih da oni koji žive u gradovima sjaje
svojim vrlinama nego oni koji su
otišli živjeti u planine. Veliko dobro
proizlazi iz toga, jer nitko ne pali
svjetiljku da bi ju stavio u posudu. I
nemojte dolaziti k meni govoreći: “



Imam djecu. Imam ženu. Moram
brinuti o domaćinstvu i ne mogu
ispuniti ono što tražite od mene." Ako
tako razmišljate, mlaki ste i sve može
biti izgubljeno. Čak i kada vas sve to
okružuje, ako ste jaki i gorljivi tada
možete vježbati svoje vrline. Stari i
mladi ljudi, oženjeni muškarci i očevi
obitelji, umjetnici, vojnici – svi su
pozvani ispuniti ono što gospodin od
nas očekuje. David je bio mlad, Josip
je bio sluga, Akvila je radio kao
fizički radnik. Netko je bio zatvorski
čuvar, a netko satnik kao Kornelije.
Netko drugi je bio bolestan kao
Timotej, a netko pak odbjegli rob kao
Onesim. No, ništa od toga nije bila
prepreka za nekog od njih da blista
na račun svojih vrlina: muškarci i
žene, stari i mladi, robovi i slobodni
ljudi, vojnicu i običnim ljudima[3].

Okolnosti običnog života nisu
prepreka, nego materijal i put
posvećenja. Ta stvarnost je ispunjena
u Opusu Dei. Nastojanje u vježbanju



duha radinosti, uz slabosti i grešake
svojstvene svakome, isto je kao i kod
prvih učenika: "Kršćanski građani
koji žele u potpunosti odgovoriti na
zahtjeve svoje vjere"[4]. Duh Opusa
Dei je namijenjen za kršćane koji ne
trebaju napustiti svoje mjesto u
svijetu kako bi pronašli ljubav Božju.
Kao što je Ivan Pavao II rekao,
komentirajući učenju sv. Josemaríe,
“Gospodin želi ući u zajedništvo
ljubavi sa svakim od svoje djece, u
kontekstu svakodnevnih aktivnosti, u
običnom kontekstu u kojem se
otkriva nečije postojanje"[5].

Sv. Josemaria je još 1932. rekao: ˝
Tijekom svih ovih godina rasta Djela,
Bog se htio pobrinuti da ljudi više
nikada ne zaborave činjenicu da bi
svi trebali tražiti svetost i da za
većinu kršćana ovo znači posvećenje
njih samih u svijetu, u
svakodnevnom radu. To je stoga jer
dok je god ljudi na zemlji, Djelo će
postojati. Ovo će uvijek biti zbilja:



ljudi svih struka ili zanimanja koji
traže svetost u svom svakodnevnom
radu i u svojim mogućnostima jesu
kontemplativne duše u sred svijeta˝
[6]

Poučavanja sv. Josemarije prenešena
su nam kroz njegove riječi i spise,
zajedno sa njegovim primjerom,
čineći tako duh koji ima vlastita
obilježja, a to su: osjećaj božanskog
sinovstva, kontemplativni duh u
svakodnevnom životu, spoj
svećeničkog duha i duha služenja,
ljubav prema slobodi, radost Božje
djece... Ovi i svi ostali aspekti
naučavanja našeg Utemeljitelja nisu
samo podređeni elementi, nego
iskrenja tog jedinstvenog duha koji je
sposoban oblikovati se i prodirati u
sve naše životne trenutke i okolnosti.

Kao što se vrata na svojim šarkama
prirodno otvaraju, tako se duh Djela
˝ostvaruje na šarkama
svakodnevnog rada u svijetu, uslijed



djelovanja u struci.˝ [7] Šarka na
vratima nije važnija od samih
vratiju, ali zauzima naročitu poziciju.
Kao što bi šarka sama po sebi bez
vratiju bila beskorisna, slično je tako
i sa stručnim zvanjem. Također,
puno toga što se može istaknuti ima
malo smisla ako završi samo u sebi,
ako ne bude sredstvo posvećenja
svakodnevnice, obitelji i društvenog
života. U isto vrijeme, kakva je korist
od vratiju bez šarke? Za nas stručno
zvanje, obitelj i društvene obveze su
neodvojivi elementi jedinstvenosti
života, apsolutno su bitni za
posvećenje nas samih i za posvećenje
svijeta iznutra, za oblikovanje
ljudskog društva prema Božjoj volji.
[8]

Naš profesionalni posao može
uistinu biti Božji posao, operatio Dei,
zato jer smo posvojena djeca Božja i
svi se poistovjećujemo s Kristom.
Jedinorođeni Sin je postao čovjekom
kako bi nas sjedinio sa sobom, baš



kao što su udovi tijela sjedinjeni s
glavom, i On želi djelovati kroz
svakoga od nas. Uistinu mi jesmo
Kristovi kao što je Krist Božji. [9] On
živi i radi u kršćaninu putem milosti.

Sv. Josemaria je neumorno
propovijedao kako svaki pošteni
ljudski zadatak može biti posvećen,
može postati svet, može se pretvoriti
u Božji rad. A posao posvećen na ovaj
način sjedinjuje nas s Kristom,
savršenim Bogom i savršenim
Čovjekom, posvećujući i
usavršavajući nas, pretvarajući nas u
njegovu sliku. "Vrijeme je da mi
kršćani počnemo vikati s krovova da
je rad Božji dar."[10] Rad nije kazna
niti prokletstvo, već stvarnost koju je
htio i blagoslovio sam Stvoritelj prije
istočnoga grijeha, [11] stvarnost koju
je utjelovljeni Sin Božji preuzeo na
sebe u Nazaretu. Tamo je Isus proveo
mnogo godina u svom
svakodnevnom radu u društvu Naše
Gospe i sv. Josipa, bez ljudskog sjaja,



ali u božanskoj ljepoti. "U njegovim
rukama, profesionalni posao, sličan
onom koji izvode miljuni ljudi u
svijetu, pretvarao se u božanski
zadatak. To je postalo dijelom našega
otkupljenja, put k spasenju."[12]
Krist je uzdigao sam napor što ga
zahtjeva rad, u sredstvo oslobođenja
od grijeha, otkupljenja i posvećenja.
[13] Ne postoji ispravan ljudski
zadatak, naglašavao je Ivan Pavao II,
koji ne može "biti preobražen u
domenu i predmet posvećenja, u
područje za razvoj kreposti i u
dijalog ljubavi."[14]

Rad u našim rukama, kao što je bio i
u Kristovim, mora se pretvoriti u
molitvu Bogu i službu čovječanstvu
za su-otkupljenje cijeloga ljudskog
roda. Bog je oblikovao čovjeka iz
praha zemaljskog te ga učinio
sudionikom svoje stvaralačke moći,
tako je čovjek mogao dovesti
stvaranje do savršenstva,
transformirajući ga svojom vlastitom



inteligencijom.[15] Pa ipak, nakon što
je sagriješio, namjesto uzdizanja
zemaljskih stvari prema Božjoj slavi
putem rada, čovjek se često
zaslijepljuje i degradira samoga sebe.
Ali Isus je pretvorio blato u kal kako
bi izliječio našu sljepoću, isto kako je
učinio i s čovjekom slijepim od
rođenja.[16] Kada otkrijemo da
posao može biti posvećen, sve što
učinimo ili dotaknemo poprima novo
značenje. I mi počinjemo vidjeti i
voljeti Boga, postajemo
kontemplativci, u situacijama kad je
sve nadohvat ruke izgledalo
monotono i izrazito uobičajeno, ili
nešto već poznato duž čisto
zemaljskog horizonta, bez ikakvog
vječnog ili nadnaravnog odjeka.

Čudesan prizor razvija se pred našim
očima: "Posvećivanjem rada,
posvećujemo nas same kroz naš
rad."[17] Protagonisti smo Božjeg
plana koji postavlja Krista na sam vrh
svih ljudskih aktivnosti. To je plan



kojeg je Bog želio da naš Otac vidi s
potresnom jasnoćom koja ga vodi da
piše, pun vjere u milost i povjerenja u
naš odgovor: „Razmatram sada, kroz
vjekove koji dolaze, svu svoju djecu
koja će, sve do kraja vremena, vršiti
svoje profesije – jer budući da smo
djeca Božja, ponavljam – s mudrošću
umjetnika, radošću pjesnika,
sigurnošću gospodara i skromnošću
uvjerljivijom od rječitosti. I vidim ih
kako traže kršćansko savršenstvo u
njihovim zanimanjima i u stanju u
svijetu, pridonoseći dobrobiti cijelog
čovječanstava"[18]

Kako li je dragocjena, Bože, dobrota
tvoja, pod sjenu krila tvojih ljudi se
sklanjaju... U tebi je izvor životni,
tvojom svjetlošću mi svjetlost vidimo.
[19] Presveto Trojstvo podarilo je
svjetlo Sv. Josemariji kako bi mogao
duboko razmatrati misterij Isusa
Krista, svjetlo svih ljudi.[20] Bog mu je
podario "živu percepciju otajstva
Utjelovljene Riječi, zahvaljujući kojem



je mogao duboko razumjeti da je okvir
ljudske stvarnosti usko povezan, u
srcu osobe ponovno rođene u Kristu, s
ekonomijom nadnaravnog života, i
kao takav se pretvara u mjesto i
sredstvo posvećenja."[21] Duh Sveti je
već prosvijetlio putove mnoštva
muškaraca i žena iz najrazličitijih
kultura i životnih stanja, ohrabrujući
ih da preuzmu pustolovinu traženja
svetosti u prirodnosti svakodnevnog
života. To je pustolovina ljubavi za
Boga, ispunjena samoodricanjem, koje
prožima dušu radošću i sije Kristovu
poruku mira po cijelom svijetu.[22]

Ivan Pavao II. ohrabrio nas je da s
vjerom slijedimo primjer Sv.
Josemarie. "Trebaš nastaviti svoje
poslanje vjerno i revno idući stopama
svojeg Osnivača. Pokaži svojim
dnevnim naporima da Kristova ljubav
može donijeti život u svaki aspekt
postojanja pojedinca."[23] Računamo
prije svega na zagovor naše Majke.
Molimo je da nam pokaže naš



svakodnevni put i da uvijek bdije nad
njim. Cor Mariae dulcissimum, iter
para tutum!, iter serva tutum!

J. López

Bilješke:

[1] Razgovori 24

[2] Ibid.

[3] Sv. Ivan Zlatousti, In Mattheum
homiliae I 43, 5

[4] Razgovori 24.

[5] Ivan Pavao II, Govor na audijenciji
kongresa “Veličina običnoga života"
12. veljače 2002.

[6] Sv. Josemarija, Pismo od 9.veljače
1932, 91-92

[7] Susret s Kristom, 45.



[8] Dogmatska konstitucija II.
Vatikanskoga sabora “Lumen
Gentium" , 33.

[9] Cf. Iv 6:56-57; 17, 23; I Kor 3:23;
Kol 1:26-29; Gal 2:20; Rim. 8:10-11

[10] Susret s Kristom, 47

[11] Pos 2:25

[12] Razgovori 55

[13] I Kor 6:11

[14] Ivan Pavao II, Govor na
audijenciji kongresa “Veličina
običnoga života" 12. veljače 2002.

[15] Pos 2:7.15

[16] Iv 7:7

[17] Susret s Kristom,44

[18] Sv. Josemarija, Pismo od 9.veljače
1932, 4

[19] Ps 36:7-10



[20] Iv 1:4

[21] Kongregacija za kauze svetaca.
Dekret o herojskim krepostima
časnoga sluge Božjega Josemarije
Escrive de Balaguera, 9. travnja 1990.

[22] Ef 1:10

[23], Ivan Pavao II, Govor na
audijenciji kongresa “Veličina
običnoga života" 12. veljače 2002., 4.

Fotografías del artículo bajo licencia
Creative Commons de (por orden de
aparición): catdancing, ciro_40tokyo,
danncer, moriza, drp, jordi.martorell.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/bozji-posao/ (24.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/bozji-posao/
https://opusdei.org/hr-hr/article/bozji-posao/

	Božji posao

