
opusdei.org

Božje knjige

Ovo je članak o odnosu između
Svetog pisma i crkvene
tradicije. „Biblija nije pala s
neba, nego ju tumači Crkva koja
ju predstavlja uvjeravajući nas
da nam Bog danas govori kroz
Sveto pismo.“

6.08.2020.

Svakoj ljudskoj zajednici je prirodno
da priča priče o svom postanku.
Prigode za prisjećanje na važne
događaje su obiteljska okupljanja ili
godišnjice kada se sjetimo anegdota o
bakama i djedovima ili zasluga nekih



važnih, poduzetnih rođaka. Te priče
nisu samo nostalgična prisjećanja.
One pridonose formiranju identiteta
obitelji ili zajednice. Na taj način
mlađi članovi obitelji otkrivaju
odakle dolaze i bolje shvaćaju tko su.

Tako su i Izraelci učili o sebi i
prenosili budućim naraštajima
znanje o čudesnim Gospodnjim
djelima. „Ono što čusmo i saznasmo,
što nam kazivahu oci, nećemo kriti
djeci njihovoj, predat ćemo budućem
koljenu: slavu Jahvinu i silu njegovu i
djela čudesna što ih učini.“ [1] Crkva,
novi Božji narod, je također obitelj
koja ima sjećanje na događaje koji su
doveli do njenog stvaranja te si ih
stalno posvješćuje: povijest drevnog
Izraela, ali iznad svega Isusova smrt i
uskrsnuće.

Priče zajednice i obitelji se ponekad
zapišu te čak mogu postati temeljna
djela društva kojem netko pripada.
Drevni narodi pripisuju božansko



nadahnuće takvim djelima. Za njih
su ta djela napisali direktno njihovi
bogovi. Ali kada Crkva kaže da je
„Bog autor Svetog pisma,“ [2] misli li
isto to? Kako katoličanstvo shvaća
nastanak Svetog pisma? Kakav je
odnos Svetog pisma s Crkvom?

Je li Bog autor Biblije?

Vjera nam navješćuje Boga koji je
stvorio nebo i Zemlju i koji poštuje
autonomiju svojih stvorenja. Ne želi
ovladati inteligencijom ili slobodom
razumnih stvorova, niti nam nameće
spasenje. On ga nudi tako da ga
svesrdno možemo prigrliti ako se
odlučimo na to. Isto tako, kada nam
Se objavio, učinio je to na jeziku koji
nam je razumljiv jer nam je jezik
kojim trajno komuniciraju Otac, Sin i
Duh Sveti – Božanski jezik –
nedostupan. Zato nam Crkva kaže da
nam je Bog obznanio Svoju ljubav te
proveo Svoj plan spasenja djelujući i



govoreći „kroz ljude na ljudski
način.“ [3]

U svjetlu tajne Isusa Krista koji je
„upotpunio i usavršio Otkrivenje,“ [4]
lakše je razumjeti taj Božanski način
djelovanja. Isus je pravi Bog i pravi
Čovjek. Njegova ljudskost je način
upoznavanja tajne Boga. Odabrao je
dijeliti s nama naša ljudska
ograničenja izuzev grijeha. Ne samo
da je osjećao glad, žeđ i umor, nego je
iskusio poteškoće povezane s
učenjem čitanja ili na primjer sa
usvajanjem zanata kojem ga je
podučavao Sveti Josip. Isus je bio
Bog, ali se nije odrekao ograničenja
svojstvenih ljudskoj prirodi.

Isus je želio s nama razgovarati
koristeći ljudski jezik. Prenio nam je
poruku spasenja na način svojstven
periodu u kojem je živio. Isto tako
kada nam Crkva govori o
„Božanskom nadahnuću“ Svetog
pisma, iako jasno tvrdi da je Duh



Sveti glavni autor Svetog pisma, to ne
znači da su te Knjige izuzete od
ograničenja kojima je podložno
svako ljudsko literarno djelo. U
Svetom pismu „Božje riječi se
izražavaju ljudskim riječima i u
svakom su smislu poput ljudskog
jezika, baš kao što je Riječ vječnog
Oca postala Čovjek kada je na se
preuzela ljudske slabosti.“ [5]

Riječ Božja nam je razumljiva zbog
ljudske dimenzije Biblije. No, to
također znači da nailazimo na
ograničenja kada ju čitamo. Neki
ljudi imaju pretjerano
pojednostavljeno shvaćanje Biblije i
ne ostavljaju nikakav prostor
nesavršenostima. Kao što je rekao
sveti Ivan Pavao II, takvi ljudi
„smatraju da pošto je Bog apsolutno
biće, svaka njegova riječ mora imati
apsolutnu vrijednost, neovisno o
uvjetovanostima ljudskog jezika.“ [6]
To isprva djeluje kao dublje
poštovanje Božje veličine, ali u



stvarnosti je to samozavaravanje i
odbijanje „tajne Biblijskog
nadahnuća i Utjelovljenja jer se
vežemo za lažno shvaćanje
apsolutnog bića. Biblijski Bog nije
apsolutno biće koje uništava sve što
dotakne i poništava sve razlike i
nijanse značenja.“ [7]

Kada se prilagodio našoj malenkosti,
Bog je iskazao milosrđe u ljubavi
koja Ga je potakla da se prilagodi
našem načinu razmišljanja, da se
predstavi kao Bog koji ljubi kako nas
njegova veličina ne bi omela da mu
pristupimo. Takav način djelovanja
vidimo u djelu Otkupljenja, ali i u
načinu na koji nam se predstavio.
„Kada se izražava ljudskim jezikom,
ne daje svakoj riječi jedinstveno
značenje, nego fleksibilno koristi
nijanse značenja prihvaćajući i
njihova ograničenja.“ [8]

Kako bismo izbjegli pojednostavljeno
razumijevanje Biblije, pomaže imati



na umu da su Knjige od kojih se
sastoji ne samo napisane u različitim
periodima, nego i na različitim
jezicima: hebrejskom, aramejskom i
grčkom. Tekstove su napisali ljudi
kroz koje je djelovao Bog, no oni pri
tom nisu prestali biti autori tih
knjiga. [9] Na primjer, Pavao
izražava svoje ogorčenje snažnim
riječima govoreći: „Tako li ste
bezumni“, ljut je on, a ne Duh Sveti.
Njegovo upozorenje je nadahnuto
Duhom Svetim, ali izražava se u
skladu sa svojim karakterom i
frazama koje su se onda koristile.

Tradicija – dodatak koji je Crkva
dodala Bibliji?

Još jedna posljedica ljudskog i
Božanskog karaktera Svetog pisma je
njegov odnos prema Crkvi. Biblije
nije „pala direktno s neba“, nego
nam ju tumači Crkva uvjeravajući
nas da Bog u današnje vrijeme govori
kroz Sveto pismo. Kao što je rečeno



ranije, Izraelski narod i Crkva su
obitelj ili zajednica u kojoj su nastale,
su oblikovane i prenošene s koljena
na koljeno priče, proročanstva,
molitve, poticaji, izreke i ostali
tekstovi koje nalazimo u Starom i
Novom zavjetu.

U najužem smislu riječi, izvor
Otkrivenja je samo Bog koji se
potpuno objavio u Svom Sinu koji je
postao čovjekom – Isusu Kristu. Isus
je Božje Otkrivenje. Njegov život i
učenje, posebno njegova muka, smrt
i uskrsnuće koje se odvilo u skladu s
Pismom (usp. 1. Kor 15:3-4), čine
poruku za koju On sam zapovijeda
apostolima da se širi cijelim svijetom.
Radosna vijest, evanđelje koje živi i
prenosi se u Crkvi, je osnovni sadržaj
apostolske tradicije. Kada je
zapisano, nastao je Novi zavjet. Ali
prenosi se i u životu Crkve, u načinu
na koji Ona podučava vjeri, obliku
koji molitve imaju u liturgiji i



životnom stilu koji zagovara kada
govori o moralu.

Tradicija je sam život Crkve u smislu
da je Ona ta koja prenosi i pronosi
evanđelje. Stoga nije ispravno
smatrati tradiciju samo dijelom
Otkrivenja koji se sastoji od istina
koje nisu dovoljno jasne u Bibliji. Niti
ju se može svesti samo na obrede i
prakse koje su dodane vremenom ili
dodane učenjima Otaca i Crkvenih
sabora. Zbunjenost vezana uz te
pojmove se nalazi kod nekih autora
koji su govorili o Bibliji i tradiciji kao
da su „dva izvora“ Božanskog
Otkrivenja. Neke istine vjere smo
upoznali zahvaljujući Pismima, a
druge zahvaljujući tradiciji. Na
primjer, Petrovo prvenstvo se
spominje u evanđeljima (Mt 16:17-19,
Lk 22:31-32, Iv 21:1-19), dok se
Gospino uznesenje ne pojavljuje
eksplicitno u Novom zavjetu. Ovo je
bio jednostavan način na koji su
riješeni mnogi problemi. Međutim,



ideja da imamo dva izvora
Otkrivenja, kao da Bog govori ili kroz
jedan ili kroz drugi, ne odgovara
stvarnosti. Biblija nas zahvaća u
Crkvenoj tradiciji tvoreći dio nje, bez
odvajanja.

Samom činjenicom što žive i šire
vjeru, svi katolici su aktivni
pronositelji tradicije baš kao što svi
članovi obitelji na neki način
sudjeluju u komuniciranju i širenju
obiteljskog identiteta. Svetost života
onih koji slijede Krista manifestira
različite aspekte evanđelja. Kao što je
rekao Papa Franjo: „Svaki svetac je
misija koju Otac planira kako bi
odražavala i utjelovila određeni
aspekt evanđelja u određenom
trenutku u povijesti.“ [10] Drugi
vatikanski sabor nas uči: „Crkva kroz
doktrinu, život i slavljenje Boga
oživotvoruje i prenosi svakoj
generaciji sve što Ona jest i sve u što
vjeruje.“ [11]



Zašto čitati Pismo kroz tradiciju?

Crkvena tradicija je živa. To je u
suprotnosti sa shvaćanjem tradicije
ili tradicija koje se ponekad
doživljava kao stvar prošlosti:
tradicije naroda, tradicionalni običaji
ili nošnje. U Crkvi tradicija dolazi iz
prošlosti, ali ne ostaje u njoj.
Benedikt XVI koristi zornu
usporedbu u tom smislu: „Tradicija
nije prijenos stvari ili riječi, zbir
mrtvih stvari. Tradicija je živa rijeka
koja nas povezuje s izvorom, živa
rijeka u kojoj je izvor uvijek
prisutan.“ [12]

U toj živoj rijeci koja izvire iz Krista i
donosi nam samog Krista, Crkva
prima i prenosi zbirku knjiga koje su
joj dane kao nadahnuto
svjedočanstvo Božanskog Otkrivenja,
tj. zbir Pisama koja komuniciraju ono
što je Bog želio da bude zapisano
vezano uz naše spasenje. „Uz pomoć
te tradicije Crkva je upoznala cijeli



kanon Svetih knjiga te bolje
razumijemo Svete spise i konstantno
ih aktualiziramo i uprisutnjujemo u
Crkvi. Tako Bog koji je govorio u
prošlosti, nastavlja razgovarati sa
družicom svoga ljubljenoga
Sina.“ [13]

Tradicija koja je „dom“ u kojem se
rađa Sveto pismo. Ona postaje put
boljeg razumijevanja Pisma. Nešto
slično se događa u pokušaju da bolje
razumijemo i cijenimo književno
djelo u svom njegovom bogatstvu.
Jedno čitanje nije dovoljno. Moramo
se usredotočiti na kontekst u kojem
je djelo nastalo, na intelektualne
poglede autora, zajednicu u kojoj je
nastalo… Dakle, kada Crkva kaže da
je živa tradicija kriterij za
interpretaciju Biblije [14], ili da „je
od presudnog značaja za
interpretaciju Pisma život
Crkve,“ [15] govori nam da tek
čitanje Pisma u zajedništvu sa svima
koji su vjerovali u Krista, razotkriva



svo njegovo bogatstvo. Naravno da
svaki pojedinac može čitati i u nekoj
mjeri razumjeti Bibliju čak i ako nije
primio dar vjere. Razlika je ta što
kada krštenik čita Pismo, on ili ona
ne želi jednostavno odgonetnuti
sadržaj nekih drevnih tekstova, nego
želi otkriti poruku koju je Bog tamo
upisao i sada njemu ili njoj želi
prenijeti.

Stoga je razumljivo da ako želimo
bolje razumjeti Bibliju, moramo se
uteći Duhu svetom. Prije odlaska u
smrt Isus je rekao apostolima da će
ih podučavati Duh Sveti i da će ih
podsjećati na sve što im je on govorio
(usp. Iv 14:26) te da će ih dovesti do
punine istine (usp. Iv 16:13). Čitanje
Svetog pisma je privilegirani
trenutak kada ovo obećanje postaje
istina. Duh Sveti, autor svetih knjiga,
nam pomaže bolje razumjeti život i
učenje Crkve zabilježeno u
evanđeljima, koje su navijestili
proroci, a objasnili apostoli u svom



propovijedanju. Duh Sveti je veza
ljubavi između vjernika te nas stalno
vodi do zajedništva s Crkvom u svim
vremenima. S Duhom Svetim „živi
glas evanđelja odzvanja u Crkvi – i s
Njom u svijetu.“ [16]

Juan Carlos Ossandon

[1] Ps 78:3-4. usp. Papa Franjo,
Apostolska pobudnica Amoris
Laetitia (19 ožujka 2016.), br. 16.

[2] Katekizam Katoličke Crkve, br.
105.

[3] II vatikanski sabor, Dogmatska
konstitucija Dei Verbum, br. 12.

[4] Ibid., br. 4

[5] Ibid., br. 13. Prije Dei Verbum ovu
analogiju je predložio Pio XII u
enciklici Divino Afflante Spiritu (30.
rujna 1943.), br. 24 (EB 559; EB =
Enchiridion Biblicum). To je kasnije
također koristio sveti Ivan Pavao II u



Address De tout Coeur, 23. travnja
1993., br. 6-7 (EB 559), Katekizam
Katoličke crkve (br. 101) i Benedikt
XVI u Verbum Domini (30. rujna
2010.), br. 18.

[6] Sveti Ivan Pavao II, Address De
tout coeur, 23. travnja 1993., br. 8 (EB
1247).

[7] Ibid.

[8] Ibid.

[9] Usp. Dei Verbum, br. 11.

[10] Papa Franjo, Apostolska
pobudnica Gaudete et exsultate (19.
ožujka 2018.), br. 19.

[11] Dei Verbum, br. 8.

[12] Benedict XVI, opća audijencija,
26. travnja 2006.

[13] Dei Verbum, br. 8.

[14] Usp. Ibid., br. 12.



[15] Usp. Verbum Domini, br. 29-30.

[16] Dei Verbum, br. 8.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/bozje-knjige/ (9.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/bozje-knjige/
https://opusdei.org/hr-hr/article/bozje-knjige/

	Božje knjige

