
opusdei.org

Borba, blizina,
misija (3): Sve je
naše i sve je Božje

Svaki sport zahtijeva napor, ali
donosi zadovoljstvo i otvara
nove mogućnosti. Tako je i s
kršćanskim životom: usred
napora i borbe, možemo uživati
s Gospodinom, rasti i suočavati
se s novim izazovima s Njim.

6.06.2024.

„Postao si novo stvorenje i Krista si
obukao. Bila ti ova bijela haljina
znak tvog kršćanskog dostojanstva.



Riječju i primjerom svojih najbližih,
donesi je neokaljanu u život
vječni." [1] Crkva je od davnina imala
tradiciju oblačenja novoobraćenika u
bijelo kako bi vidljivo izrazila radost
što postajemo jedno s Kristom, što
mu dopuštamo da živi u nama.[2] I
ime i čin krštenja odražavaju tu
stvarnost: baptizein znači uroniti, jer
po ovom sakramentu ulazimo u život
Trojstva, poput spužve koja ulazi u
vodu i, ne prestajući biti sama,
postaje jedno s onim u što je
uronjena. Dakle, to je
"međuprožimanje bića u Bogu i
našeg bića, bića uronjenog u Boga
Trojstva, Oca, Sina i Duha Svetoga;
kao što je to na primjer u braku.
Dvoje ljudi postaje jedno tijelo, oni
postaju nova i jedinstvena stvarnost
s novim i jedinstvenim imenom.." [3]
Od tog trenutka nadalje, briga za
ovaj novi život postaje svakodnevni
zadatak, koji zahtijeva stalnu
duhovnu borbu, kao što Sveto pismo
upozorava: „Sine moj, ako želiš



služiti Gospodu, pripravi dušu svoju
na kušnju. Učvrsti svoje srce i budi
jak i ne nagli kad napast dođe. Prioni
uz Boga i ne odmeći se, da bi bio
slavljen na svoj posljednji dan.“ (Sir,
2, 1-3).

Polazna točka: Bog nas voli
bezuvjetno

U našem krštenju Bog nam je
zauvijek rekao da nas voli takve
kakvi jesmo, bez obzira što se
dogodilo. Ovo uvjerenje je početna
točka na unutarnjem putu; bez toga
bismo trčali krivim putem jer u ovoj
utrci ne radi se o tome da nešto sami
zaradimo ili bilo kome nešto
dokažemo, nego živimo slobodno,
uživajući u Božjoj ljubavi. „Spoznali
smo i povjerovali u ljubav koju Bog
ima prema nama”, piše sveti Ivan (1.
Ivanova 4,16). Slijedeći ove riječi
Evanđelja, sveti Josemaría kaže:
„Moramo dopustiti da ove istine



vjere ispune našu dušu dok ne
promijene naš život. Bog nas voli!"[4]

U isto vrijeme, Božja milost ne
nadomješta naš inteligentan i
ustrajan trud: „Čvrsta nada našeg
osobnog posvećenja dar je Božji, ali
čovjek ne može ostati pasivan."[5]
Istina je da, po milosti, naš život ima
vrijednost koja nadilazi naše
mogućnosti, ali milost ne zamjenjuje
prirodu: treba s njom raditi. Moglo bi
se reći da je u našem životu sve naše,
a u isto vrijeme sve je Božje. „Preko
kontinuiteta malih dnevnih
događaja, ugodnih ili bolnih,
predviđenih ili nepredviđenih, teče
paralelni niz stvarnih milosti koje
nam se nude u svakom trenutku. (...)
Malo po malo uspostavit će se
razgovor između Njega i nas, i to će
biti pravi unutarnji život." [6]

Stoga bi bilo reduktivno opisivati 
ovaj život koji se odvija u ljudskom
srcu samo riječima kao što su "bitka"



ili "borba". Ono što izgleda kao
borba, gledano iz perspektive otpora
s kojim se susrećemo unutar i izvan
sebe, može se vidjeti kao aktivnost,
pokret, dinamika i rast, kada se
integrira u veliku sliku. Ovi aspekti
razvoja svakog živog bića - koji
uključuju borbu protiv prijetnji ili
poteškoća okoline, kao dio tog istog
razvoja - uspješnije izražavaju
bogatstvo duhovnog života.

Gledajte krajolik, ne samo tlo

Planinari i visinski biciklisti znaju
potrebu koncentracije u naporima i
racionalizaciji energije; stoga često
napreduju gledajući gotovo isključivo
u tlo. Međutim, bila bi šteta da ih ta
koncentracija spriječi da uživaju u
panorami koja se otvara oko njih dok
napreduju. U duhovnoj borbi može
nam se dogoditi nešto slično: možda
se previše fokusiramo na zlo koje
želimo pobijediti ili vidimo samo
cijenu postizanja nekog dobra. Stoga



je uvijek dobro podići pogled kako ne
bismo izgubili iz vida sve što na tom
putu stječemo.

„Ne daj se svladati zlom, nego
dobrim svladavaj zlo " (Rimljanima
12,21), piše sveti Pavao u stihu koji je
sveti Josemaría jednom sažeo kao
"utopiti zlo u izobilju dobra." [7]
Kršćanska borba nije toliko borba
protiv grijeha koliko nastojanje da se
njeguje život koji nam je dan
krštenjem. Na primjer, ako jednom
prilikom ostavimo nešto najbolje
drugima, to prevladavanje možemo
vidjeti kao borbu protiv sebičnosti ili
kao vježbu da se ne držimo nekih
stvari; ali još bolje, možemo to vidjeti
kao borbu za proširenje srca, rast u
ljubavi, velikodušnosti,
nenavezanosti, itd. I to ne zbog
individualne želje za savršenstvom,
već zato što, iz Kristova srca, želimo
živjeti za druge.



Ova dva različita načina fokusiranja
na kršćansku borbu također su
povezana s dva načina formuliranja
svrhe poboljšanja. U tom smislu,
umjesto prijedloga "da više ne
radimo tu i tu stvar", može biti
mnogo obogaćujuće podići pogled,
promotriti horizont i potvrditi ono
što želimo učiniti. In omnibus respice
finem, kaže klasična poslovica: "u
svemu gledaj do kraja"; ili, u
aktualnijoj formulaciji, "počnite s
razlogom". Da bismo živjeli s
pogledom usmjerenim na cilj, često
je potrebno uzeti distancu od
konkretne situacije, odvojiti vrijeme
za razmišljanje, podijeliti svoje
dojmove s Bogom. Tada ćemo bolje
vidjeti: shvatit ćemo da ono što je u
pitanju nije samo neposredna svrha,
mala konkretna bitka, nego naša
otvorenost Božjoj milosti, Bogu koji
nas čini drugim Isusom, alter
Christus.

Borba je već ljubav



„Djeco moja, ne ljubimo riječju ili
govorom, nego djelima i istinom” (1.
Ivanova 3,18). Nitko se ne osjeća
istinski voljenim kada je ljubav,
potvrđena svim vrstama izjava i
obećanja, kasnije proturječna
djelima. Stoga svakom svojom
odlukom odgovaramo na Isusovo
pitanje Petru: „Ljubiš li me?" (Ivan
21:16). „Kršćanski život", napisao je
prelat Opusa Dei, „slobodan je
odgovor, prožet inicijativom i
dostupnošću, na pitanje našega
Gospodina." [8] Svakim trenutkom
kada pobjeđujemo svoju sebičnost,
svakim naporom da rastemo u ovoj
ili onoj vrlini koja će nam omogućiti
da bolje služimo, svaki put kada
izaberemo poniznost umjesto naše
želje da se potvrdimo protiv drugih,
mi bez riječi govorimo Bogu: Volim te
više.

„Ovo je naša sudbina na zemlji: boriti
se za Ljubav do posljednjeg
trenutka", napisao je jednom sveti



Josemaría, polažući račune na kraju
godine.[9] Borba za ljubav puno je
više od jednostavnog dodavanja
motiva ljubavi borbi izvana: „Dok ste
razgovarali s našim Gospodinom u
svojoj molitvi shvatili ste da je borba
sinonim za ljubav i tražili ste veću
ljubav."[10] Duhovna borba je
potrebnija od pobjede jer „sve dok
postoji borba, asketska borba, postoji
unutarnji život. To naš Gospodin
traži od nas: volju da ga želimo ljubiti
djelima, u malim stvarima svaki
dan.”[11] A ono što borbu pretvara u
ljubav je svrha borbe: zašto se borim
i za koga se borim. Ovi odgovori
oblikuju samu borbu; postaju temelj
njezina razvoja.

Čitajući živote svetaca, duhovnu
borbu možemo zamisliti kao borbu
heroja koji streme do krajnjih
granica, pred teškim zadacima koji
zahtijevaju veliku unutarnju snagu,
nesvakidašnju hrabrost. Svetac bi se
tako pokazao kao netko tko „izvodi



nekakvu "gimnastiku" svetosti, nešto
što je normalnim ljudima
nedostižno."[12] Međutim, taj dojam
ne zahvaća bit svetačke tajne; ono što
je važno na kraju – i u svakom
trenutku putovanja - je ljubav,
milosrđe, koje dolazi od Boga. „Čak ni
mučeništvo ne dobiva svoju veličinu
u činu hrabrosti, nego prvenstveno u
herojskom činu čudesne ljubavi. Tri
stoljeća progona rane Crkve svakako
su bila vremena hrabrosti, herojske
snage, ali još više žarke ljubavi
prema Bogu ."[13]

Ponekad nas pretjerana želja za
sigurnošću može dovesti do
kvantitativnog pristupa borbi, gdje
želimo mjeriti svoj napredak, kao da
se suočavamo s personaliziranim
planom treninga za poboljšanje
fizičke spremnosti. Svakako da je
važno odlučiti se poboljšati,
nadmašiti sebe u mnogim aspektima,
žrtvovati se, ali sve to nije nužno
znak napretka koji želimo osigurati.



Svetost se, rekao je sv. Josemaría, „ne
sastoji u tome da svaki dan činimo
teže stvari, nego da ih činimo svaki
dan s većom ljubavlju."[14] Ono što
donosi duhovni plod nije činiti teške
stvari, nego odgovoriti s ljubavlju na
onu prvu ljubav koju Bog ima za nas;
svetost „ne znači da je netko sam
učinio velike stvari, nego da se u
njegovom životu pojave stvari koje
nije sam učinio, jer je taj čovjek
pustio Boga da uđe i stavio se na
raspolaganje za Božje djelo."[15]
Stoga, budući da sve počinje
besplatnom voljom Boga koji nam je
dao dar krštenja i kršćanskog života
u nama, možemo razumjeti što nam
govori Sveto pismo: „Ne ovisi o
ljudskoj volji ili naporu, nego o Bogu
koji iskazuje milosrđe" (Rimljanima
9,16).

Znajući da sva djela svetosti počinju
božanskim poticajem, da je Bog taj
koji je započeo svoje djelo i On koji će
ga dovesti do završetka: to označava



naše razumijevanje duhovne bitke.
Ne "zarađujemo bodove" kod Boga da
bismo zaslužili Njegovu ljubav: On
nam se neprestano daje, bez obzira
na sve. „Crkva je opetovano
naučavala da nas ne opravdavaju
naša vlastita djela ili napori, nego
milost Gospodinova, koji uvijek
preuzima inicijativu. (…) Njegovo nas
prijateljstvo neizmjerno nadilazi; ne
možemo ga kupiti svojim djelima,
ono može biti samo dar rođen iz
njegove inicijative pune ljubavi (…)
Poput vrhovne zapovijedi ljubavi,
ova istina treba utjecati na način na
koji živimo, jer proizlazi iz srca
Evanđelja i zahtijeva da je ne samo
intelektualno prihvatimo, nego i da
je učinimo izvorom zarazne
radosti." [16]

Poput sporta

Gdje je najbolje početi i krenuti
iznova? Na kojem konkretnom
frontu duše počinje ta borba?



Odgovor je osoban, ali dobar trag
može biti otkrivanje našeg
najprisutnijeg nedostatka, jer je to
često nešto što je intimno povezano s
našim načinom postojanja. Na
primjer, ako smo po temperamentu
vrlo snažni, takav način postojanja
često bi se mogao izroditi u grubost;
ili ako je naša osobna karakteristika
ljubaznost, glavni nedostatak može
biti mekoća ili plašljivost. Borba će se
usredotočiti na isključivanje, prvo,
svega što je suprotno ljubavi Božjoj
(to jest, smrtni grijeh), zatim onih
stvari koje sprječavaju našu ljubav
da se uzdigne do Gospodina i drugih
(to jest, laki grijesi) i, konačno i
uvijek, načine na koje se ne
zaljubljujemo (osrednjost). Cijeli je to
životni program koji je sveti Nikola
Flue sažeo u nekoliko stihova:
„Gospodine moj i Bože moj, uzmi od
mene sve što me udaljava od tebe.
Gospodine moj i Bože moj, daj mi sve
što me približava tebi, moj
Gospodine i moj Bože, oslobodi me



od sebe da se potpuno predam
tebi."[17]

Sveti Josemaría volio je uspoređivati 
ovu borbu sa sportom: „Asketska
borba nije nešto negativno i stoga
mrsko, nego prije radosna potvrda.
To je sport."[18] Svaki sport zahtijeva
napor, ali donosi užitak kroz
interakciju s drugima, nova iskustva i
radost nadmašivanja samog sebe...
Slično tome, uz malo treninga,
možemo se početi dobro zabavljati s
Gospodinom usred duhovne borbe.
Stoga ćemo objektivne poteškoće
vidjeti ne samo kao prepreke nego i
kao prilike za razvoj našeg života u
Bogu. Ako poteškoće prihvatimo kao
izazov, one će nas mnogo manje
smetati. Promijenit će i način na koji
gledamo na one oko sebe, posebno
na one prema kojima možda imamo
manje afiniteta: „Nemoj reći: 'Ta mi
osoba ide na živce.' Pomisli: 'Ta
osoba me posvećuje.'" [19]



Ključni čimbenik sportskog treninga
je dosljednost. Velike pobjede se ne
postižu u jednom danu. Ponekad je
potrebno mnogo pokušaja. „Sportaš
je uporan, dobar sportaš provodi
puno vremena trenirajući i
pripremajući se. Ako je riječ o
skokovima, pokušava uvijek
iznova."[20] Malim koracima,
ustrajnošću i ustrajnošću, na kraju se
dolazi do uspjeha. U tom smislu,
često je učinkovitije donositi male i
konkretne odluke, dosljedno ih
živjeti, nego donositi velike odluke
koje često ostavljamo neispunjene.
Štoviše, u bitkama duše potrebno je
računati na vrijeme, započeti i početi
iznova, ponavljati odluke s
poniznošću i kreativnošću, onoliko
puta koliko je potrebno. Odgovor
ljubavi ostvaruje se diskretno
tijekom cijelog života.

Kao i u sportu, u duhovnom životu
porazi su također dio igre. Ali, baš
kao što je „veća radost na nebu zbog



jednog grešnika koji se kaje nego
zbog devedeset i devet pravednika
kojima ne treba obraćenje" (Luka
15:7), možemo smatrati da se naš
Gospodin više raduje našim malim
pobjedama i “ponovnom
započinjanju” nego nad stvarima
koje su već išle dobro. Uvijek ima još
toga za napraviti, ali nikada ne treba
jednostavno nastaviti nakon pobjede.
Pobjede su stvorene da se u njima
uživa: svaki korak naprijed je
trenutak za zahvaljivanje Bogu i
crpljenje nove snage. Također ne
smijemo zaboraviti da nismo sami u
našoj borbi. Kao i sportaši, imamo
ljude oko sebe, od Boga postavljene,
koji nam pomažu da treniramo i
nadmašimo sami sebe. Možemo
računati na molitvu i podršku naše
braće i sestara u vjeri, onih koji su
nam prethodili i pomažu nam s neba,
te našeg anđela čuvara i naše Majke
Marije.



[1] Obred krštenja djece

[2] Usp. Rimljanima 13:14; Gal 2,20.

[3] Benedikt XVI., Lectio Divina, 11-
VI-2012.

[4] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 144.

[5] Ibid., br. 176.

[6] R. Garrigou-Lagrange, Tri doba
unutarnjeg života, svezak I, str. 184ff.

[7] Sveti Josemaría, Brazda, br. 864.

[8] Mons. Fernando Ocáriz,
Pastoralno pismo 9-I-2018, br. 5.

[9] Sveti Josemaría, Razgovarati s
Bogom, br. 137.

[10] Brazda, br. 158.

[11] Sveti Josemaría, Križni put, 3.
postaja.



[12] J. Ratzinger “Dopustiti Bogu da
radi.” Prijevod izvornika u
L’Osservatore Romano, 6-X-2002.
Dostupno na www.opusdei.org

[13] R. Garrigou-Lagrange, Tri doba
unutarnjeg života, svezak I, str. 167.

[14] Sveti Josemaría, Bilješke iz
njegova propovijedanja (AGP, P10, n.
25), qtd. E. Burkhart i J. López, Vida
Cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, Rialp, Madrid
2013., sv. II, str. 295.

[15] J. Ratzinger “Pustiti Boga da
radi,” ABC, 6-X-2002.

[16] Franjo, Gaudete et exsultate, br.
52, 54, 55.

[17] Ovu molitvu možemo pronaći,
na primjer, u molitvi koju je izrekao
sveti Ivan Pavao II. na grobu sveca
14. lipnja 1984. Sveti Josemaría je
molio sličnim riječima: „Odvoji od
mene, Gospodine, što god rastavlja



mene od tebe!" (usp. A.Vázquez de
Prada, Utemeljitelj Opusa Dei, Rialp,
Madrid, 2003., sv. 3, str. 462).

[18] Sveti Josemaría, Kovačnica, br.
169.

[19] Sveti Josemaría, Put, br. 174.

[20] Sveti Josemaría, Razgovarati s
Bogom, br. 51.

Maria Schörghuber

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/borba-blizina-misija-3-sve-

je-nase-i-sve-je-bozje/ (19.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-3-sve-je-nase-i-sve-je-bozje/
https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-3-sve-je-nase-i-sve-je-bozje/
https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-3-sve-je-nase-i-sve-je-bozje/

	Borba, blizina, misija (3): Sve je naše i sve je Božje

