
opusdei.org

Borba, blizina,
misija (2): Put se
pravi hodajući

Za kršćanina je nebo uvijek
odmah iza ugla: život je
istovremeno putovanje i
odredište.

14.05.2024.

Članak poslušajte ovdje.

„Život je putovanje, a ne odredište”,
tvrdi jedan od najpopularnijih citata
koji kruže internetom.[1]
Jednostavna pretraga s ovim riječima
daje bezbroj slika i pozadina za sve

https://soundcloud.com/opusdei-international/borba-blizina-misija-2-1?si=cfe5e0ffac1c4e7c92c0e18e8cdae01a&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


ukuse: idilični krajolici s vijugavim
cestama ili autocestama, djevojka na
ljuljački, stilizirane kompozicije sa
starinskim prizvukom... Ali što
zapravo znači reći da je život
putovanje, a ne odredište? Je li to
puki klišej, fraza koja nas privlači
zato što nam omogućuje
relativiziranje vlastitih pogrešaka ili
zato što nam daje naslutiti da je
najvažnije živjeti, a ne kako se živi ili
s kojim ciljem? Jesu li putovanje i
odredište u suprotnosti jedno s
drugim? Nije li odredište – posebice
naša životna sudbina – prisutno u
svakom trenutku putovanja?

Ova pitanja svakako zahtijevaju
smiren pristup. Razmotrimo kako
ovaj moto nadahnjuje ljude u
njihovim svakodnevnim životima. U
svijetu trčanja, na primjer, ideja
davanja prioriteta putovanju nad
odredištem vrlo je popularna.
Ponekad trkači, osobito početnici,
počinju s ambicioznim ciljevima, bilo



da se radi o udaljenostima, kondiciji
ili mršavljenju. I kao što možemo
zamisliti, većinu vremena ne postižu
te ciljeve tako lako kako su se nadali.
Ovako je jedan trkač opisao svoje
iskustvo:

„Iz dana u dan nisam uspio u svom
cilju. Dan za danom skupljao sam
dokaze da nisam trkač. Svako trčanje
utjecalo je na činjenicu da još nisam
tamo. Ali ono što nisam uspio shvatiti
u vezi s trčanjem bilo je upravo ono
što sam već znao o putovanju: ključ
je uživati u putovanju. [...] Shvatio
sam da je svako trčanje dar. Svako
trčanje je prilika da budete tamo gdje
želite. S ovim otkrićem, moje trčanje
se promijenilo. Prestao sam poricati
radost koju sam osjećao. Prestao sam
gomilati dane neuspjeha. Počeo sam
živjeti više 'u trenutku', gledajući na
svako trčanje kao na priliku da
cijenim ono što je ispred mene.”[2]



Ovaj je trkač počeo učiti važnu
lekciju koju svatko od nas može
primijeniti na životnom putovanju.
Po vjeri znamo da je naše odredište
prisutno u svakom trenutku
putovanja, jer je kršćanski poziv je
poziv da živimo posve za Boga i s
Bogom, već na našem hodu kroz
povijest, a onda i u nebu, kada će
konačno On biti „sve u svemu” (1 Kor
15,28). Zbog toga je sveti Josemaría
rekao da je „sreća na nebu za one
koji znaju kako biti sretni na
zemlji.”[3]

Međutim, ovo mirno jedinstvo
između putovanja i odredišta nije
lako postići. To je, zapravo, posao
života. A život je istovremeno kratak
i vrlo dug. Poput trkača, kad
pogledamo prema cilju i onda vidimo
gdje smo sada, možemo se
obeshrabriti: pogled na udaljenost
koju tek trebamo prijeći mogao bi
nas dovesti do zaustavljanja ili
očajavanja zbog putovanja. Ali Isus



nas je upozorio na ovu kušnju:
„Tražite stoga najprije Kraljevstvo i
pravednost njegovu, a sve će vam se
ostalo dodati. Ne budite dakle
zabrinuti za sutra. Sutra će se samo
brinuti za se. Dosta je svakom danu
zla njegova” (Mt 6,33-34). Kad
Kraljevstvo Božje – odnosno poziv na
svetost – postane prvi prioritet, svaki
je korak prilika da budete tamo gdje
želite i s Onim za kim čeznete. S ove
točke gledišta, raj je uvijek odmah iza
ugla, a život je istovremeno i
putovanje i odredište.

Zatim ćemo razmotriti neke aspekte
našeg putovanja u Nebo. Prva je
sigurnost da ne putujemo sami:
imamo Boga kao prijatelja i
suputnika na putovanju. Druga je
potreba da se pozabavimo
obeshrabrenjem, naučimo
preokrenuti svoje granice i svoje
grijehe. I konačno, uvjerenje da je
život u sadašnjosti najbolji način da



se pronađe sreća na ovoj zemlji kao i
na nebu.

Hodaj ponizno sa svojim Bogom

U Starom zavjetu, kratka Mihejeva
knjiga puna je proročanstava o
kazni. Preko svoga proroka Bog
predbacuje Samarijancima njihovo
idolopoklonstvo; On predbacuje
svom narodu vanjsko, prazno
obožavanje; i On također predviđa,
po prvi put, pad Jeruzalema. Ali
postoji još nešto: njegova je poruka
također poruka nade i spasenja.
Mihejevo poslanje nije samo osuditi
zlo, već podsjetiti ljude da je Bog vrlo
blizu: „Objavljeno ti je, čovječe, što je
dobro, što Jahve traži od tebe: samo
činiti pravicu, milosrđe ljubiti i
smjerno sa svojim Bogom
hoditi.” (Mih 6,8).

Duh Sveti – jer On je taj koji govori
preko proroka – ne govori nam da
idemo prema Bogu, kao da je daleko,
kao da nas čeka na kraju dugog puta.



On nam govori da hodamo s njim. U
svemu nas prati i sve ga zanima: što
mislimo, što gledamo, što govorimo,
što želimo: „Isus Krist, koji je Bog i
Čovjek, razumije me i brine za mene,
jer on je moj brat i moj prijatelj.” [4]

Hoditi s Bogom znači proći kroz sve
epizode svog života, velike ili male, s
Njim; razgovarati o svemu s Njim,
slušati Ga u svakom trenutku;
izlažući se mogućnosti da će me
pitati stvari koje ne očekujem, ili da
me povede putevima koje nisam
zamišljao. Oni koji hodaju s
prijateljem spremni su razgovarati i
slušati. Tako su hodali učenici na
putu za Emaus, iako nisu znali koliko
je stranac koji ih je s takvom
pozornošću slušao i s takvom im
snagom govorio njihov Brat i
Prijatelj. Oni to nisu znali, ali su
hodili s Bogom, a Bog im je otvarao
neočekivane horizonte (usp. Lk
24,13-35). „Gospodine, kako si velik u
svemu! Ali još me više ganeš kad se



spustiš na našu razinu, da nas pratiš i
tražiš u gužvi svakoga dana.
Gospodine, daruj nam djetinji duh,
čiste oči i bistru glavu da te
prepoznamo kada dođeš bez ikakvog
vanjskog znaka svoje slave.”[5]

Bog također želi da s njim hodamo
ponizno. Što to znači? On nam to
sugerira u jednoj od najkraćih
molitava psalama: „Ne gordi se moje
srce, niti se oči uznose. Ne idem za
stvarima velikim ni za čudima što su
iznad mene. Ne, ja sam se smirio i
upokojio dušu svoju; kao dojenče na
grudima majke, kao dojenče duša je
moja u meni.” (Ps 131,1-2). Hoditi
ponizno s Bogom znači ne težiti
rezultatima ili uspjesima koji ne
ovise o meni, i koji možda nisu
ispravni za mene; biti zadovoljan s
onim što imam, s onim što mi Bog
daje, s onim što mi život daje. I sve to
živjeti... intenzivno. Paradoks je da,
kada ponizno hodamo s Bogom,
činimo veće stvari nego što smo



vjerovali. „Zar nisi vidio svjetlo u
Isusovim očima dok je siromašna
udovica ostavljala svoju malu
milostinju u hramu? Dajte mu sve što
možete.” [6]

Okrenite svoje nedostatke

„Milost nas, upravo zato što se
nadovezuje na prirodu, ne čini
odjednom nadljudima”, piše Papa.
„Takva vrsta razmišljanja pokazala
bi preveliko povjerenje u vlastite
sposobnosti.”[7] Krhkost, poteškoće,
pogreške, jednostavno su dio
životnog putovanja. Priznati ovu
stvarnost ne znači odustati ili se
pomiriti s grijehom; to jednostavno
znači prihvaćanje naših granica i
vremena, kao i onih u stvarnosti.

Ali naš ponos to ne može sasvim
prihvatiti. Đavao to također zna i ne
ograničava se na to da nas iskušava
da se udaljimo od Boga: nakon što
nas je zaveo, on pokušava "napraviti
drva za ogrjev od srušenog stabla";



on koristi naše grijehe ili našu
slabost da nas obeshrabri, jer zna da
je to učinkovit način da nas natjera
da odustanemo od putovanja. Tu
vidimo potrebu da naučimo
preokrenuti svoje padove i bijede, da
imamo koristi i učimo od njih. Ovo
može zvučati čudno, ali to je jedno od
najvažnijih i temeljnih načela rasta
unutarnjeg života. Veliki učitelji
duhovnosti to su shvaćali stoljećima.

Ima ljudi, piše jedan od ovih učitelja,
koji su „često zapanjeni svojim
manama, koji postaju nelagodni, koji
se srame; naljute se sami na sebe i
završe malodušno. Sve su to učinci
ljubavi prema sebi, puno štetniji od
samih mana.”[8] Zadnja rečenica je
iznenađujuća. Sram, nelagoda i
obeshrabrenje u koje padamo kada
vidimo svoje granice su štetni.
Odguruju nas od Boga i
predisponiraju nas za grijeh – što nas
je, ironično, i obeshrabrilo. To je,
ukratko, začarani krug koji nas



sprječava da se pomirimo s Bogom,
pogledamo njegovo lice i kažemo mu
da nam je žao i da želimo njegov
oprost.

Ponekad nam se dogodi da sami sebi
ne oprostimo. Možda se više
zaljubljujemo u ideju savršenstva
nego u Boga, pa nam nedostaje
poniznosti da počnemo iznova.
„Nikad se ne treba obeshrabriti, bez
obzira koliko puta padneš; Trebate
reći sebi: 'Pa makar i dvadeset puta,
sto puta na dan, svaki put ću ustati i
nastaviti svojim putem.' Uostalom,
kakve veze ima ako si pao na putu,
sve dok stigneš do kraja? Bog te neće
prekoriti.”[9] Ono što je najvažnije je
nastaviti putovanje, vraćajući se
Bogu onoliko puta koliko je potrebno.
Kajanje za naše grijehe može postati
odskočna daska koja nas tjera natrag
Bogu: „Neka nas naši posrtaji i porazi
više ne odvoje od Njega. Baš kao što
se nejako dijete skrušeno baca u
snažne ruke svoga oca, ti i ja ćemo



čvrsto držati Isusov jaram. Samo
ovakva skrušenost i poniznost mogu
našu ljudsku slabost preobraziti u
Božju jakost.”[10]

Živi u sadašnjosti

Jedini način da idemo svojim putem
je da idemo korak po korak. Nitko se
ne penje na planinu u jednom skoku,
a još manje ako se radi o visokom
vrhu: ponekad će biti potrebno
trenirati i aklimatizirati se za dobru
sezonu; i morat ćemo napraviti
etape, kampirati, povratiti snagu uz
udobnost dobro odabrane prtljage,
dok uživamo u razgovoru i krajoliku,
koji se mijenja u svakoj etapi.
Ukratko, moramo se usredotočiti na
našu najneposredniju stvarnost, ili
drugim riječima, živjeti u sadašnjosti.

Živjeti u sadašnjosti znači prepoznati
sadašnji trenutak kao jedini u kojem
mogu primiti Božju milost i ispuniti
njegovu volju. I neprijatelj to
predobro zna, pa će nas nastojati



držati što dalje od našeg ovdje i sada,
mučeći nas razočaravajućom
prošlošću ili zabrinjavajućom
budućnošću; ili gubeći nas u
sanjarenju o onome što je moglo biti
ili bi tek moglo biti. A ako mu išta od
toga uspije, on već uspijeva ohladiti
našu ljubav, jer ljubav postoji samo u
sadašnjosti.[11]

Živjeti u sadašnjosti ne znači
ignorirati prošlost i budućnost, već ih
staviti na njihovo mjesto: biti u miru
s prošlošću, pomiriti se s Bogom i s
drugima... i sa samim sobom,
prihvaćajući tko smo i tko smo
postali. I biti u miru s budućnošću,
jer iako Bog računa i radi s našim
planovima i projektima, on želi da
budemo spokojni. “In manibus tuis
tempora mea”, drugi psalam kaže:
moje vrijeme i moje stvari u tvojim
su rukama (usp. Ps 31,15). Sa svetim
Josemarijom možemo moliti: „U tvoje
ruke predajem prošlost, sadašnjost i
budućnost..."[12] Prihvaćanje i



predanje stvaraju klimu koja nam je
potrebna da živimo sadašnjost s
vedrinom i intenzitetom.

Povjerenje u našeg Oca Boga vodi nas
„da prolazimo kroz život sa
staloženošću Božje djece, da
razmišljamo i odlučujemo sa
slobodom Božje djece, da se suočimo
s boli i patnjom s vedrinom Božje
djece, da cijenimo lijepe stvari kao
što to dijete Božje čini.”[13] Imati
ravnotežu Božje djece znači živjeti
usredotočen na ovdje i sada, pažljivo
raditi ono što On želi od mene: raditi,
odmarati se, moliti, tješiti, smijati
se... Postoji „vrijeme za sve”. ” (Pror
3,1), a najbolji način da to ispravite
jest živjeti svaki trenutak s
Gospodinom: „I što god činite, riječju
ili djelom, sve činite u imenu
Gospodina Isusa, zahvaljujući Bogu
Ocu po njemu” (Kol 3,17). Ako
njegujemo taj neprestani dijalog s
Bogom, lakše ćemo prepoznati što
nas ometa i skreće s puta: trenuci



izbjegavanja na telefonu ili u mašti,
mračne misli, zbunjenost, „mistične
želje“...[14] ] Tada ćemo se lakše
vratiti na prokušani i istinski put
prema svetosti, koji se sastoji od
činjenja onoga što treba i
usredotočenosti na ono što činim.[15]

Život u sadašnjosti omogućuje nam
da budemo zahvalni za ono što
imamo i stoga uživamo u životu.
Opet, „sreća na nebu je za one koji
znaju biti sretni na zemlji.“[16] Sreća
dolazi iz svijesti da me moj Otac Bog
voli ovdje i sada i da me
svakodnevno ispunjava darovima.
Previše zaokupljenosti našim
neuspjesima u prošlosti ili
opasnostima budućnosti sprječava
nas da uočimo dobre stvari koje nam
se nude u sadašnjem trenutku. Zato
je vrlo dobro svaki dan posvetiti
vrijeme, u našoj molitvi, možda u
našem ispitu savjesti, na zahvalnost.
Kako me Bog volio danas? Za koje Mu
konkretne stvari mogu zahvaliti?



Ustrajte do kraja

„Svojom ćete se postojanošću
spasiti”, kaže nam Isus (Lk 21,19).
Bitno je doći do kraja puta. Svi mi
sanjamo o tome da možemo poput
svetog Pavla reći: „Dobar sam boj
bio, trku završio, vjeru sačuvao” (2
Tim 4,7). Taj ćemo cilj postići
čuvajući vjeru danas, upravo sada.
Lako bismo se mogli osjećati svladani
mogućnošću da budemo vjerni deset,
dvadeset, četrdeset ili osamdeset
godina. Kako mogu biti siguran u
svoju vjernost na tako dugom putu?
U stvarnosti, ne radi se o tome da
budem siguran da se neću okrenuti
od Boga u sljedećih nekoliko
desetljeća: radi se o tome da budem
vjeran našem Gospodinu danas, s
milošću koju mi daje u ovom
trenutku. Živjeti ovako način je
kročenjaživotnim putovanjem do
njegovog kraja.



Kršćani prepoznaju da je „život
putovanje, a ne odredište” kao očitu
potvrdu. Znamo da naš život ne
završava ovdje i da stoga naše godine
na zemlji nisu odredište. A u isto
vrijeme znamo da je naš pravi život,
naša sudbina, već ovdje, u svakom
trenutku: naš je život „skriven s
Kristom u Bogu" (Kol 3,3). Stoga,
„naše glave doista trebaju dodirivati 
nebo, ali naše noge moraju biti čvrsto
na zemlji" [17], potrebno je da se
njegova volja vrši „i na zemlji kao na
nebu". Tada ćemo „hodom napraviti
put,”[18] jer će svaki naš korak činiti
i naš put u našu sudbinu.

[1] Citat se obično pripisuje Ralphu
Waldu Emersonu, ali izvor nije
potvrđen.

[2] John Bingham, “Enjoy Your
Journey,” www.runnersworld.com.

[3] Sveti Josemaría, Kovačnica, 1005.

[4] Kovačnica, 182.



[5] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
313.

[6] Sveti Josemaría, Put, 829.

[7] Papa Franjo, Gaudete et exsultate,
50.

[8] J.-N. Grou, Manuel des âmes
intérieures, Lieja, 1851., str. 159.
„Najgori dio situacije, kako je
primijetio sveti Franjo Saleški, je da
ponekad netko postane obeshrabren
i ljut jer je bio ljut, nestrpljiv jer je
bio nestrpljiv. Kakva katastrofa! Zar
ne bismo trebali vidjeti u tom čisti
ponos?" (str. 160).

[9] J.-N. Le Grou, Manuel des âmes
intérieures, str. 160 i dalje.

[10] Sveti Josemaría, Križni put, 7.
postaja.

[11] Usp. C.S. Lewis, The Screwtape
Letters, 15. poglavlje.

[12] Križni put, 7. postaja, br. 3.



[13] F. Ocáriz, Pastoralno pismo, 28-
X-2020, br. 3.

[14] Usp. Sveti Josemaría, Razgovori,
88, 116.

[15] Usp. Put, 815.

[16] Kovačnica, 1005.

[17] Prijatelji Božji, 75.

[18] „Putniče, nema staze; kročiš put
dok hodaš” (A. Machado, Campos de
Castilla, “Proverbios y cantares”
XXIX. Sv. Josemaría citira ovaj stih u
Pismu 6, br. 75).

John Paul Mitchell

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/borba-blizina-misija-2-put-

se-pravi-hodajuci/ (31.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-2-put-se-pravi-hodajuci/
https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-2-put-se-pravi-hodajuci/
https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-2-put-se-pravi-hodajuci/

	Borba, blizina, misija (2): Put se pravi hodajući

