opusdei.org

Borba, blizina,
misija (2): Put se
pravi hodajuci

Za krscanina je nebo uvijek
odmah iza ugla: Zivot je
istovremeno putovanje i
odrediSte.

14.05.2024.

Clanak poslusajte ovdje.

»Zivot je putovanje, a ne odrediste”,
tvrdi jedan od najpopularnijih citata
koji kruZe internetom.[1]
Jednostavna pretraga s ovim rije¢ima
daje bezbroj slika i pozadina za sve


https://soundcloud.com/opusdei-international/borba-blizina-misija-2-1?si=cfe5e0ffac1c4e7c92c0e18e8cdae01a&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

ukuse: idili¢ni krajolici s vijugavim
cestama ili autocestama, djevojka na
ljuljacki, stilizirane kompozicije sa
starinskim prizvukom... Ali §to
zapravo znaci reci da je zivot
putovanje, a ne odredisSte? Je li to
puki kliSej, fraza koja nas privlaci
zato $to nam omogucuje
relativiziranje vlastitih pogreSaka ili
zato Sto nam daje naslutiti da je
najvaznije Zivjeti, a ne kako se Zivi ili
s kojim ciljem? Jesu li putovanje i
odrediSte u suprotnosti jedno s
drugim? Nije li odrediSte — posebice
nasa zZivotna sudbina — prisutno u
svakom trenutku putovanja?

Ova pitanja svakako zahtijevaju
smiren pristup. Razmotrimo kako
ovaj moto nadahnjuje ljude u
njihovim svakodnevnim Zivotima. U
svijetu tr€anja, na primjer, ideja
davanja prioriteta putovanju nad
odrediStem vrlo je popularna.
Ponekad trkaci, osobito pocetnici,
pocinju s ambicioznim ciljevima, bilo



da se radi o udaljenostima, kondiciji
ili mrSavljenju. I kao Sto mozZemo
zamisliti, veCinu vremena ne postizu
te ciljeve tako lako kako su se nadali.
Ovako je jedan trkac opisao svoje
iskustvo:

»,1Z dana u dan nisam uspio u svom
cilju. Dan za danom skupljao sam
dokaze da nisam trkac. Svako trcanje
utjecalo je na Cinjenicu da joS nisam
tamo. Ali ono Sto nisam uspio shvatiti
u vezi s tréanjem bilo je upravo ono
Sto sam vec znao o putovanju: kljuc
je uzivati u putovanju. [...] Shvatio
sam da je svako trcanje dar. Svako
tr¢anje je prilika da budete tamo gdje
Zelite. S ovim otkricem, moje tr¢anje
se promijenilo. Prestao sam poricati
radost koju sam osjecao. Prestao sam
gomilati dane neuspjeha. PoCeo sam
Zivjeti viSe 'u trenutku’, gledajuci na
svako tr¢anje kao na priliku da
cijenim ono Sto je ispred mene.”[2]



Ovaj je trkac pocCeo uciti vaznu
lekciju koju svatko od nas moze
primijeniti na Zivotnom putovanju.
Po vjeri znamo da je naSe odrediSte
prisutno u svakom trenutku
putovanja, jer je krscanski poziv je
poziv da zZivimo posve za Bogais
Bogom, ve¢ na nasem hodu kroz
povijest, a onda i u nebu, kada ce
konacno On biti ,,sve u svemu” (1 Kor
15,28). Zbog toga je sveti Josemaria
rekao da je ,,sre¢a na nebu za one
koji znaju kako biti sretni na
zemlji.”[3]

Medutim, ovo mirno jedinstvo
izmedu putovanja i odrediSta nije
lako postici. To je, zapravo, posao
Zivota. A Zivot je istovremeno kratak
ivrlo dug. Poput trkaca, kad
pogledamo prema cilju i onda vidimo
gdje smo sada, mozemo se
obeshrabriti: pogled na udaljenost
koju tek trebamo prijec¢i mogao bi
nas dovesti do zaustavljanja ili
oCajavanja zbog putovanja. Ali Isus



nas je upozorio na ovu kusnju:
»lrazite stoga najprije Kraljevstvo i
pravednost njegovu, a sve Ce vam se
ostalo dodati. Ne budite dakle
zabrinuti za sutra. Sutra Ce se samo
brinuti za se. Dosta je svakom danu
zla njegova” (Mt 6,33-34). Kad
Kraljevstvo BoZje — odnosno poziv na
svetost — postane prvi prioritet, svaki
je korak prilika da budete tamo gdje
zelite i s Onim za kim Ceznete. S ove
toCke gledista, raj je uvijek odmah iza
ugla, a Zivot je istovremeno i
putovanje i odrediSte.

Zatim ¢emo razmotriti neke aspekte
naSeg putovanja u Nebo. Prva je
sigurnost da ne putujemo sami:
imamo Boga kao prijatelja i
suputnika na putovanju. Druga je
potreba da se pozabavimo
obeshrabrenjem, nauc¢imo
preokrenuti svoje granice i svoje
grijehe. I konacCno, uvjerenje da je
Zivot u sadasnjosti najbolji nacin da



se pronade sreca na ovoj zemlji kao i
na nebu.

Hodaj ponizno sa svojim Bogom

U Starom zavjetu, kratka Mihejeva
knjiga puna je prorocCanstava o
kazni. Preko svoga proroka Bog
predbacuje Samarijancima njihovo
idolopoklonstvo; On predbacuje
svom narodu vanjsko, prazno
oboZavanje; i On takoder predvida,
po prvi put, pad Jeruzalema. Ali
postoji joS neSto: njegova je poruka
takoder poruka nade i spasenja.
Mihejevo poslanje nije samo osuditi
zlo, vec podsjetiti ljude da je Bog vrlo
blizu: ,,Objavljeno ti je, Covjece, Sto je
dobro, Sto Jahve trazi od tebe: samo
Ciniti pravicu, milosrde ljubiti i
smjerno sa svojim Bogom

hoditi.” (Mih 6,8).

Duh Sveti —jer On je taj koji govori
preko proroka — ne govori nam da
idemo prema Bogu, kao da je daleko,
kao da nas Ceka na kraju dugog puta.



On nam govori da hodamo s njim. U
svemu nas prati i sve ga zanima: Sto
mislimo, Sto gledamo, Sto govorimo,
Sto Zelimo: ,Isus Krist, koji je Bog i
éovjek, razumije me i brine za mene,
jer on je moj brat i moj prijatelj.” [4]

Hoditi s Bogom znaci proci kroz sve
epizode svog Zivota, velike ili male, s
Njim; razgovarati o svemu s Njim,
slusati Ga u svakom trenutku;
izlazuci se mogucnosti da ¢e me
pitati stvari koje ne oCekujem, ili da
me povede putevima koje nisam
zamisljao. Oni koji hodaju s
prijateljem spremni su razgovarati i
slusati. Tako su hodali ucenici na
putu za Emaus, iako nisu znali koliko
je stranac koji ih je s takvom
pozornoscu slusao i s takvom im
snagom govorio njihov Brat i
Prijatelj. Oni to nisu znali, ali su
hodili s Bogom, a Bog im je otvarao
neocekivane horizonte (usp. Lk
24,13-35). ,,Gospodine, kako si velik u
svemu! Ali joS me viSe gane$ kad se



spusti$ na nasu razinu, da nas pratis i
trazi$ u guzvi svakoga dana.
Gospodine, daruj nam djetinji duh,
Ciste oCi i bistru glavu da te
prepoznamo kada dodeS bez ikakvog
vanjskog znaka svoje slave.”[5]

Bog takoder Zeli da s njim hodamo
ponizno. Sto to znaci? On nam to
sugerira u jednoj od najkracih
molitava psalama: ,Ne gordi se moje
srce, niti se oci uznose. Ne idem za
stvarima velikim ni za ¢udima $to su
iznad mene. Ne, ja sam se smirio i
upokojio dusu svoju; kao dojence na
grudima majke, kao dojence dusa je
moja u meni.” (Ps 131,1-2). Hoditi
ponizno s Bogom znaci ne teziti
rezultatima ili uspjesima koji ne
ovise o meni, i koji mozda nisu
ispravni za mene; biti zadovoljan s
onim Sto imam, s onim $to mi Bog
daje, s onim Sto mi Zivot daje. I sve to
Zivjeti... intenzivno. Paradoks je da,
kada ponizno hodamo s Bogom,
¢inimo vece stvari nego Sto smo



vjerovali. ,Zar nisi vidio svjetlo u
Isusovim o¢ima dok je siromasna
udovica ostavljala svoju malu
milostinju u hramu? Dajte mu sve $to
moZzete.” [6]

Okrenite svoje nedostatke

»,Milost nas, upravo zato Sto se
nadovezuje na prirodu, ne ¢ini
odjednom nadljudima”, piSe Papa.
»Takva vrsta razmiSljanja pokazala
bi preveliko povjerenje u vlastite
sposobnosti.”[7] Krhkost, poteskoce,
pogreske, jednostavno su dio
Zivotnog putovanja. Priznati ovu
stvarnost ne znaci odustati ili se
pomiriti s grijehom; to jednostavno
znaci prihvacanje naSih granica i
vremena, kao i onih u stvarnosti.

Ali na$ ponos to ne moZe sasvim
prihvatiti. Pavao to takoder zna i ne
ograniCava se na to da nas iskuSava
da se udaljimo od Boga: nakon Sto
nas je zaveo, on pokusava "napraviti
drva za ogrjev od sruSenog stabla";



on koristi naSe grijehe ili nasu
slabost da nas obeshrabri, jer zna da
je to u€inkovit nacin da nas natjera
da odustanemo od putovanja. Tu
vidimo potrebu da naucimo
preokrenuti svoje padove i bijede, da
imamo koristi 1 u¢imo od njih. Ovo
moZe zvucati ¢udno, ali to je jedno od
najvaznijih i temeljnih nacela rasta
unutarnjeg zZivota. Veliki ucitelji
duhovnosti to su shvacali stoljecima.

Ima ljudi, piSe jedan od ovih ucitelja,
koji su ,,Cesto zapanjeni svojim
manama, koji postaju nelagodni, koji
se srame; naljute se sami na sebe i
zavrSe malodusno. Sve su to ucinci
ljubavi prema sebi, puno Stetniji od
samih mana.”[8] Zadnja recenica je
iznenadujuca. Sram, nelagoda i
obeshrabrenje u koje padamo kada
vidimo svoje granice su Stetni.
Odguruju nas od Boga i
predisponiraju nas za grijeh — Sto nas
je, ironicno, i obeshrabrilo. To je,
ukratko, zaCarani krug koji nas



sprjecava da se pomirimo s Bogom,
pogledamo njegovo lice i kaZemo mu
da nam je Zao i da Zelimo njegov
oprost.

Ponekad nam se dogodi da sami sebi
ne oprostimo. MoZda se viSe
zaljubljujemo u ideju savrSenstva
nego u Boga, pa nam nedostaje
poniznosti da po¢nemo iznova.
,Nikad se ne treba obeshrabriti, bez
obzira koliko puta padnes; Trebate
reci sebi: 'Pa makar i dvadeset puta,
sto puta na dan, svaki put ¢u ustati i
nastaviti svojim putem.' Uostalom,
kakve veze ima ako si pao na putu,
sve dok stignes$ do kraja? Bog te nece
prekoriti.”[9] Ono Sto je najvaznije je
nastaviti putovanje, vracajuci se
Bogu onoliko puta koliko je potrebno.
Kajanje za naSe grijehe moZe postati
odskoCna daska koja nas tjera natrag
Bogu: ,,Neka nas nasi posrtaji i porazi
viSe ne odvoje od Njega. Bas kao Sto
se nejako dijete skruSeno baca u
snazne ruke svoga oca, tiija cemo



cvrsto drzati Isusov jaram. Samo
ovakva skruSenost i poniznost mogu
nasu ljudsku slabost preobraziti u
BoZju jakost.”[10]

Zivi u sadasnjosti

Jedini nacin da idemo svojim putem
je da idemo korak po korak. Nitko se
ne penje na planinu u jednom skoku,
a joS manje ako se radi o visokom
vrhu: ponekad ce biti potrebno
trenirati i aklimatizirati se za dobru
sezonu; i morat cemo napraviti
etape, kampirati, povratiti snagu uz
udobnost dobro odabrane prtljage,
dok uzivamo u razgovoru i krajoliku,
koji se mijenja u svakoj etapi.
Ukratko, moramo se usredotociti na
nasu najneposredniju stvarnost, ili
drugim rijecima, Zivjeti u sadasnjosti.

Zivjeti u sadasnjosti znaci prepoznati
sadas$nji trenutak kao jedini u kojem
mogu primiti BoZju milost i ispuniti
njegovu volju. I neprijatelj to
predobro zna, pa ¢e nas nastojati



drzati Sto dalje od naSeg ovdje i sada,
muceci nas razocaravajucom
prosloscu ili zabrinjavaju¢om
buduénoscu; ili gubeci nas u
sanjarenju o onome $to je moglo biti
ili bi tek moglo biti. A ako mu iSta od
toga uspije, on vec¢ uspijeva ohladiti
nasu ljubav, jer ljubav postoji samo u
sadasnjosti.[11]

Zivjeti u sadasnjosti ne znaci
ignorirati proslost i buducnost, vec ih
staviti na njihovo mjesto: biti u miru
s prosloS$c¢u, pomiriti se s Bogom1is
drugima... i sa samim sobom,
prihvacajuci tko smo i tko smo
postali. I biti u miru s buduc¢noscu,
jer iako Bog racuna i radi s naSim
planovima i projektima, on Zeli da
budemo spokojni. “In manibus tuis
tempora mea”, drugi psalam kaze:
moje vrijeme i moje stvari u tvojim
su rukama (usp. Ps 31,15). Sa svetim
Josemarijom moZemo moliti: ,,U tvoje
ruke predajem proslost, sadasnjost i
buducénost..."[12] Prihvacanje i



predanje stvaraju klimu koja nam je
potrebna da Zivimo sadasnjost s
vedrinom i intenzitetom.

Povjerenje u naseg Oca Boga vodi nas
»,da prolazimo kroz Zivot sa
staloZenoS¢u BozZje djece, da
razmiSljamo i odluc¢ujemo sa
slobodom BoZje djece, da se suocimo
s boli i patnjom s vedrinom BoZje
djece, da cijenimo lijepe stvari kao
Sto to dijete Bozje Cini.”[13] Imati
ravnoteZu BoZje djece znaci Zivjeti
usredotoCen na ovdje i sada, pazljivo
raditi ono Sto On Zeli od mene: raditi,
odmarati se, moliti, tjeSiti, smijati
se... Postoji ,,vrijeme za sve”. ” (Pror
3,1), a najbolji nacin da to ispravite
jest Zivjeti svaki trenutak s
Gospodinom: ,I Sto god Cinite, rijecju
ili djelom, sve Cinite u imenu
Gospodina Isusa, zahvaljujuci Bogu
Ocu po njemu” (Kol 3,17). Ako
njegujemo taj neprestani dijalog s
Bogom, lakSe ¢emo prepoznati Sto
nas ometa i skrece s puta: trenuci



izbjegavanja na telefonu ili u masti,
mracne misli, zbunjenost, ,misticne
zelje“...[14] ] Tada ¢emo se lakSe
vratiti na prokusSani i istinski put
prema svetosti, koji se sastoji od
¢injenja onoga Sto treba i
usredotoCenosti na ono Sto ¢inim.[15]

Zivot u sadasnjosti omogucuje nam
da budemo zahvalni za ono Sto
imamo i stoga uzivamo u Zivotu.
Opet, ,sreca na nebu je za one koji
znaju biti sretni na zemlji.“[16] Sreca
dolazi iz svijesti da me moj Otac Bog
voli ovdje i sada i da me
svakodnevno ispunjava darovima.
PreviSe zaokupljenosti nasim
neuspjesima u proslosti ili
opasnostima buduénosti sprjecava
nas da uocimo dobre stvari koje nam
se nude u sadasSnjem trenutku. Zato
je vrlo dobro svaki dan posvetiti
vrijeme, u nasoj molitvi, moZda u
nasem ispitu savjesti, na zahvalnost.
Kako me Bog volio danas? Za koje Mu
konkretne stvari mogu zahvaliti?



Ustrajte do kraja

»Svojom Cete se postojanoscu
spasiti”, kaZze nam Isus (Lk 21,19).
Bitno je doci do kraja puta. Svi mi
sanjamo o tome da mozZemo poput
svetog Pavla reci: ,Dobar sam boj
bio, trku zavrsio, vjeru sacuvao” (2
Tim 4,7). Taj ¢emo cilj posti¢i
cuvajuci vjeru danas, upravo sada.
Lako bismo se mogli osjecati svladani
mogucénoS¢u da budemo vjerni deset,
dvadeset, Cetrdeset ili osamdeset
godina. Kako mogu biti siguran u
svoju vjernost na tako dugom putu?
U stvarnosti, ne radi se o tome da
budem siguran da se necu okrenuti
od Boga u sljedecih nekoliko
desetljeca: radi se o tome da budem
vjeran naSem Gospodinu danas, s
miloS¢u koju mi daje u ovom
trenutku. Zivjeti ovako nacin je
kroCenjaZivotnim putovanjem do
njegovog kraja.



Krscani prepoznaju da je ,Zivot
putovanje, a ne odrediSte” kao oCitu
potvrdu. Znamo da nas Zivot ne
zavrSava ovdje i da stoga naSe godine
na zemlji nisu odrediSte. A u isto
vrijeme znamo da je na$ pravi Zivot,
nasa sudbina, ve¢ ovdje, u svakom
trenutku: nas je zZivot ,,skriven s
Kristom u Bogu" (Kol 3,3). Stoga,
,nase glave doista trebaju dodirivati
nebo, ali naSe noge moraju biti ¢vrsto
na zemlji" [17], potrebno je da se
njegova volja vrsi ,,1 na zemlji kao na
nebu". Tada ¢emo ,,hodom napraviti
put,”[18] jer Ce svaki na$ korak Ciniti
i na$ put u nasu sudbinu.

[1] Citat se obi¢no pripisuje Ralphu
Waldu Emersonu, ali izvor nije
potvrden.

[2] John Bingham, “Enjoy Your
Journey,” www.runnersworld.com.

[3] Sveti Josemaria, Kovacnica, 1005.

[4] Kovacnica, 182.



[S] Sveti Josemaria, Prijatelji BoZji,
313.

[6] Sveti Josemaria, Put, 829.

[7] Papa Franjo, Gaudete et exsultate,
50.

[8] J.-N. Grou, Manuel des ames
intérieures, Lieja, 1851., str. 159.
»,Najgori dio situacije, kako je
primijetio sveti Franjo Saleski, je da
ponekad netko postane obeshrabren
iljut jer je bio Jjut, nestrpljiv jer je
bio nestrpljiv. Kakva katastrofa! Zar
ne bismo trebali vidjeti u tom cisti
ponos?"” (str. 160).

[9] ]J.-N. Le Grou, Manuel des ames
intérieures, str. 160 i dalje.

[10] Sveti Josemaria, Krizni put, 7.
postaja.

[11] Usp. C.S. Lewis, The Screwtape
Letters, 15. poglavlje.

[12] Krizni put, 7. postaja, br. 3.



[13] F. Ocariz, Pastoralno pismo, 28-
X-2020, br. 3.

[14] Usp. Sveti Josemaria, Razgovori,
88, 116.

[15] Usp. Put, 815.
[16] Kovacnica, 1005.
[17] Prijatelji Bozji, 75.

[18] ,PutnicCe, nema staze; krociS put
dok hodas” (A. Machado, Campos de
Castilla, “Proverbios y cantares”
XXIX. Sv. Josemaria citira ovaj stih u
Pismu 6, br. 75).

John Paul Mitchell

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/borba-blizina-misija-2-put-
se-pravi-hodajuci/ (16.12.2025.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-2-put-se-pravi-hodajuci/
https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-2-put-se-pravi-hodajuci/
https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-2-put-se-pravi-hodajuci/

	Borba, blizina, misija (2): Put se pravi hodajući

