opusdei.org

Borba, blizina,
misija (14): Mjesto
susreta

,Razgovarajte s nasSim
Gospodinom; recite Mu:
‘Umoran sam, Gospodine. Na
izmaku sam snaga. Gospodine,
ovo ne ide dobro. Kako bi Ti to
ucinio?’* (Sveti Josemarija).

12.06.2025.

Biti slavan nije lako: ljudi te traze
posvuda, a ponekad ne moze$
pronaci nacin da se povuces na
trenutak mira. To se Cesto dogadalo



Isusu. Zato bi ponekad izbjegavao
gradove ili se povlacio sa svojim
apostolima na mjesta gdje je bio
manje poznat (iako to nije uvijek bilo
uspjesSno). Jedan takav trenutak bio
je kada su otiSli u Feniciju, u
podrucje Tira i Sidona, nadajuci se da
Ce proci nezapazeno...

Struja medusobnog povjerenja

U blizini tih gradova susrecu
Sirofenicanku koja je jako patila jer
je njezinu kéer opsjedao posebno
nasilan demon. Toj majci treba
pomoc i ¢ula je za Isusa. Stoga
pocinje vapiti k Njemu, mole¢i ga za
suosjecanje. Ali Evandelje nam kaze
da joj On nije odgovorio ni rijeci (Mt
15,21-23).

Ucenici su zbunjeni: kako Isus moze
ignorirati tako uporno moljenje?
Nakon nekog vremena odlaze k
Njemu i kazu: Udovolji joj jer vice za
nama. Ali Gospodin ne samo da ne
usliSava njihovu molbu; Cini se da je



odmah odbija: Poslan sam samo k
izgubljenim ovcama doma Izraelova.
Majka, puna tjeskobe i ljubavi prema
svojoj kceri, odbija se obeshrabriti.
Baca se Isusu pred noge, blokirajuci
mu put. Ne dopuSta Gospodinu da je
prode: Gospodine, pomozi mi! (Mt
15,23-25).

Intenzitet scene mogao bi navesti
apostole na pomisao da Ce je Isus
sada, napokon, poslusati. Ali njegov
odgovor je joS iznenadujuci. Dok je
joS uvijek nicice pred Njim, Isus kaZe:
Ne prilic¢i uzeti kruh djeci i baciti ga
psi¢ima. Zena i dalje ne odustaje. U
njezinu odgovoru nema ljutnje ni
ogorcenosti, samo duboka poniznost:
Da, Gospodine! Ali psici jedu od
mrvica Sto padaju sa stola njihovih
gospodara! (Mt 15,26-27).

Ispod ovog dijaloga teCe struja
medusobnog povjerenja. Gospodin
poznaje smjelost njezine vjere, a ona
polaZe sve svoje povjerenje u



dobrotu njegova srca... Ona to jos ne
zna, ali osim Sto Ce usliSati njezinu
molbu, Bog e je upotrijebitii za
formiranje svojih ucenika. Preko ove
Zene Isus priprema srca
Dvanaestorice za apostolske
horizonte koji ¢e se uskoro otvoriti
pred njima. Oni koji Ce biti poslani
propovijedati Evandelje cijelom
svijetu pocCinju shvacati kako
poganka moZe imati vise vjere u
svom srcu od rabina... Ili ¢ak i od
njih samih, koji svaki dan provode s
Isusom.

Stovise, tijekom razgovora s Isusom,
ova Zena otkriva neke od klju¢nih
stavova molitve: poniznost spoznaje
da nam je potrebna pomoc i
nepokolebljivo povjerenje u ljubav
koju Bog ima prema nama, ¢ak i kada
se Cini da Suti. MoZda je Evagrije
Pontski imao na umu nekoga poput
nje kada je napisao: ,Ne uznemiruj
se ako odmah ne primis od Boga ono
Sto ga moliS; jer on Zeli uciniti nesto



josS vece za tebe dok se ti drziS njega
u molitvi.“[1]

Vratimo se vrhuncu razgovora. Isus
je odrZavao ovu ,,pedagosku
napetost” sa Zenom i sa svojim
ucenicima koliko god je to bilo
moguce. Sada, suocen s
jednostavnosc¢u njezinih rijeci o
mrvicama pod stolom, otkriva svoje
prave osjecaje: ,,0 Zeno! Velika je
vjera tvoja! Neka ti bude kako ZeliS.“
I njezina kéi ozdravi u tom trenutku
(Mt 15,28). Vjera ove majke, njezina
molitva ispunjena ustrajnoscéu i
poniznoscu, morala je ostaviti dubok
dojam na apostole.

Istovremeno, ova Zena, iako
strankinja, simboli¢no predstavlja
cijeli Bozji narod. U njoj joS jednom
vidimo onu tajanstvenu borbu u
kojoj se Jakov hrvao s Bogom. Kao
rezultat te borbe, Jakov se "hrvao" za
blagoslov od Boga, a s njim i za novo
ime. Izrael znaci onaj koji se borio s



Bogom (usp. Post 32,25-30),
oznacavajuci novu misiju u
njegovom Zivotu. NeSto slicno
dogada se ovdje izmedu Isusa i Zene:
svojevrsno hrvanje, borba, ispit
njezine vjere i ustrajnosti. Njezina
gesta padanja pred Gospodinove
noge kako bi ga sprijecila da prode
prekrasan je izraz ustrajne molitve;
one koja ne popusta pred teSkocama.
I, bas kao i kod drevnog patrijarha,
ova borba zavrSava Bozjim
blagoslovom: On hvali maj¢inu vjeru
i oslobada njezinu kcer.

Urazgovoru koji je u tijeku

» Duhovna bitka' kr§¢anskog novog
Zivota neodvojiva je od bitke
molitve“, ¢itamo u Katekizmu.[2] Ova
je Zena primila obilne milosti kroz tu
bitku: njezin osobni odnos s Bogom
se produbio, a iz takvog odnosa
mogu proizaci samo dobre stvari.
Zato put do svetosti leZi visSe u
proSirenju naSeg dijaloga s



Gospodinom kako bismo obuhvatili
sve Sto ¢inimo, nego u nastojanju da
dosegnemo niz izazova ili razina
vrlina koje moZda nisu ni
namijenjene nama ili se barem nece
dogoditi preko no¢i.[3] U stvarnosti,
jedno moze voditi drugome, ali
izmedu njih postoji jasan primat
milosti, a time 1 primat molitve.[4]
Jer bez mene, kaZe nas Gospodin, ne
mozete uciniti nista (Iv 15,5).

Zamislimo, na primjer, nekoga tko
odlucdi unijeti malo viSe reda u svoj
Zivot. Odludi ici ranije u krevet, u
vrijeme koje mu omogucuje dovoljno
odmora, kako bi mogao biti
produktivniji na poslu, bolje
raspoloZen i odvojiti vrijeme za
molitvu svako jutro. To je sjajan
korak i mozda Ce uspjeti jedan dan,
ili cak dva, ali treci put Ce pogrijeSiti
ili ¢e ga ponijeti kaos... Kao i kod
svakog projekta, u nasoj borbi
susrest cemo se s pobjedama i
porazima. Ali rezultati nisu



najvazniji faktor. Nije toliko vazan
omjer pobjeda i poraza, vec¢ kako se
borimo - ili preciznije, s kim se
borimo. Bitka se moze voditi
samostalno, oslanjajuci se uglavnom
ili gotovo u potpunosti na vlastite
snage; ili moZe postati dio odnosa s
Bogom, pretvarajuci taj cilj u temu
razgovora s Gospodinom:
»,Gospodine, mislim da ZeliS da ija
ranije legnem, ali morat ceS mi
pomodi...“; ,Isuse, stavi ljubav i nadu
u moje srce... Pomozi mi da se
potrudim zbog ovoga: ako sam malo
uredniji, mogu uciniti puno dobra“;
»,Gospodine, oprosti mi jer me danas
kaos savladao; pomozi mi viSe®;
»Isuse, ovo ¢u ponuditi drugim
ljudima koji se takoder bore*

Ovdje vidimo borbu usmjerenu na
Boga. Nas dijalog s Bogom hrani se
svime Sto imamo pri ruci i obrnuto:
obicne stvari oko nas otvaraju se u
naSem odnosu s Bogom, kako bi
pustile njegovu milost unutra.



Evandelje nam pokazuje da, da bi
bilo koja nasa odluka bila uistinu
ucinkovita, mora postati predmetom
mnogih razgovora s Bogom. Tako
¢emo otvoriti sva podrucja naseg
Zivota tom Sirokom horizontu smisla
koji je na$ odnos s Gospodinom. ,,Ako
radimo s Kristom, svi nasi napori su
smisleni, ¢ak i kada ne postiZemo
rezultate kojima smo se nadali, jer
odjek djela koja ¢inimo iz ljubavi
uvijek dopire do Neba.“[5]

Ono S$to istinski raduje srce oca ili
majke nije toliko to Sto njihovo malo
dijete sve radi kako treba, vec to Sto
ih dijete s vremena na vrijeme
pogleda i nasmijesi se; Sto dijele svoje
male bitke. Djeca, iako se trude, Cesto
grijeSe... ali uvijek nastoje
razgovarati sa svojim roditeljima
pogledima ili gestama, i uvijek
srcem. Ta struja ljubavi i
komunikacije ono je Sto njihovi
roditelji najviSe Zele. Nas Bog Otac
Zudi za istom stvari od nas: strujom



povjerenja, ljubavi, komunikacije. I
cijeli nas zZivot je okruZenje u kojem
bi se trebao odvijati ovaj odnos
povjerenja s nasSim Bogom Ocem.
Sveti Josemaria poticao je sve da
hodaju ovim putem: ,Razgovarajte s
nasim Gospodinom; recite mu:
'Umoran sam, Gospodine. Na izmaku
sam snaga. Gospodine, ovo ne ide
dobro. Kako bi ti to ucinio?"“ [6]

Zivjeti od tog odnosa

Apostoli su, mozda i ne shvacajudi to
u potpunosti, Zivjeli u neprestanom
dijalogu s Gospodinom, hranjeni
svakodnevnog Zivota. Evandelja
biljeze bezbrojne situacije u kojima
su Isus i njegovi ucenici govorili s
povjerenjem. Postavljali su mu
pitanja i izraZavali svoju zbunjenost
ili oduSevljenje. Dvanaestorica nisu
bili samo ucenici i svjedoci, vec i
prijatelji s kojima je Isus dijelio svoju
intimnost (usp. Iv 15,15). Isusova ih



je osobnost ocarala i istovremeno
ispunjavala strahopoStovanjem. Bio
im je veliki prijatelj, ali i velika
misterija.

Jedna od stvari koja ih je najvisSe
pogodila bio je Isusov odnos s Ocem.
Cesto su ga promatrali kako se
povlaci na molitvu. Malo-pomalo,
poceli su shvacati da je Isus uvijek u
intimnom razgovoru s Bogom Ocem.
Sam Isus im daje da vide da ono Sto
govori i €ini proizlazi iz njegova
odnosa s Ocem: Jer nisam ja zborio
sam od sebe, nego onaj koji me posla
— Otac — on mi dade zapovijed Sto da
kazZem, Sto da zborim.(Iv 12,49); Kad
uzdignete Sina Covjecjega, tada Cete
upoznati da Ja jesam i da sam od
sebe ne ¢inim niSta, nego da onako
zborim kako me naucio Otac. (Iv
8,28).

Ponekad je nas Gospodin ucinio
vidljivim ovaj intimni razgovor s
Ocem. Na primjer, kada su se



sedamdeset i dva ucenika koje je
poslao u razne gradove i sela vratila,
zadivljena iskustvom djelovanja u
Isusovo ime, iscjeljivanja i izgona
demona (Gospodine, i zlodusi nam se
pokoravaju na tvoje ime! (Lk 10,17)),
U taj isti ¢as uskliknu Isus u Duhu
Svetom: "Slavim te, OCe, Gospodaru
neba i zemlje, Sto si ovo sakrio od
mudrih i umnih, a objavio malenima.
Da, Oce! Tako se tebi svidjelo.” (Lk
10,21). Druga prilika u kojoj ¢uju
Isusa kako naglas govori Ocu je
sveCani trenutak uskrsnuca Lazara.
Usred tuge zbog smrti svog prijatelja,
Isus progovara: Oce, hvala ti Sto si
me usliSao. Ja sam znao da me
svagda usliSavas; no rekoh to zbog
nazocfnog mnostva: da vjeruju da si
me ti poslao. (Iv 11,41-42). MoZemo
zamisliti zaprepastenje onih koji su
ga Culi kako na ovaj nacin govori
svom Ocu. Kako takve rijeci ne bi
ostale urezane u njihova sjecanja?



Govoreci na ovaj nacin, Isus otkriva
svojim prijateljima tajnu svoje
bozanske intimnosti: svog
unutarnjeg Zivota. Isusova najdublja
stvarnost je njegov odnos s Ocem. On
Zivi od tog odnosa, odnosa koji je
neprestani dijalog znanja i ljubavi,
konkretno izraZen u stalnoj Zelji da
se vrsi OcCeva volja. To jasno daje do
znanja svojim ucenicima: Jelo je
moje vrsiti volju onoga koji me posla
i dovrsiti djelo njegovo. (Iv 4,34). Na
mnogo nacina Isus im govori da Zivi
od svog odnosa s Ocem ida je
njegova osobna intimnost taj odnos.
Teologija Ce to kasnije izraziti rekavsi
da je Sin subsistentan odnos: sve u
Drugoj Osobi Presvetog Trojstva je
sinovstvo, odnos s Ocem.[7]

Malo-pomalo, a posebno dolaskom
Duha Svetoga, ucenici Ce shvatiti da
je taj intimni odnos s Ocem Isusov
najosobniji identitet. I Zudjet Ce
sudjelovati u njemu. Zato Filip
jednom prilikom kazZe Gospodinu:



Ucitelju, pokaZi nam Oca i to ¢e nam
biti dosta (usp. Iv 14,8). I zato mole
Isusa da ih nauci moliti, da im
pomogne otkriti izvor Zivota iz kojeg
On sam Zivi. Tada ih Isus uci,,Oce
nas“ (usp. Lk 11,1-4).

Po Isusu, Rijeci po kojoj je sve
stvoreno (usp. Kol 1,16), 1 mi smo, u
najdubljoj razini svoga bica, u
dubokom odnosu s Ocem.[8] Sveti
Ignacije Antiohijski to je duboko
osjetio u svom srcu kada je napisao:
»Zlva voda govori u meni: Dodi k
Ocu!“[9] Cinjenica da me Bog ljubi,
da me je stvorio da bih bio sretan s
njim, najistinskija je srz mog osobnog
identiteta, najdublje znacCenje onoga
Sto jesam. I obrnuto, ,,tko ne shvaca
da je dijete BoZje, nije svjestan
najdublje istine o sebi.“[10] Zato
molitva nije nesto dodano nasem
Zivotu. Razgovor s Bogom omogucuje
nam da prebivamo u sebi. Biti u
dijalogu s Bogom znaci biti u sebi kod
kuce, biti ono Sto zaista jesmo. Isusov



unutarnji Zivot sastoji se od
neprestanog dijaloga s njegovim
Ocem, a i nas$ vlastiti unutarnji Zivot
mora se hraniti istim dijalogom s
Bogom: dijalogom ljubavi.

,B0g voli komunicirati, ne u tutnjavi
groma i potresa, vec u Sapatu
laganog povjetarca (usp. 1.
Kraljevima 19,12) ili, kako neki
prevode, u zvuku Ciste tiSine“, i to je
,bitan i vazan susret“, rekao je papa
Lav XIV dva dana nakon svog izbora.
[11] A srce je mjesto gdje se taj susret
odvija: ,,Srce je prebivaliSte gdje
jesam, gdje Zivim; (...) srce je naSe
skriveno srediSte, (...) to je mjesto
susreta, jer kao slika Bozja Zivimo u
odnosu.“[12] Ipak, neka srca Zive u
stalnom unutarnjem monologu. A
kada srce tako Zivi, plodovi ne mogu
biti plodovi ljubavi; vjerojatnije ce
biti plodovi sebi¢nosti. Ako je na$
unutarnji razgovor usmjeren na
sebe, nasi Ce se postupci takoder
vrtjeti oko sebe. Cesto prigovaranje,



loSa narav, razdrazljivost... to mogu
biti simptomi frustracije koja
proizlazi iz ovog unutarnjeg
monologa, jer dobar Covjek iz dobra
blaga srca svojega iznosi dobro, a zao
iz zla iznosi zlo. Ta iz obilja srca usta
mu govore. (Lk 6,45).

Pravo blago srca, jedino pravo blago,
jest njegov odnos ljubavi s Bogom. 1z
tog korijena nicat ¢e dobri plodovi, i
rije¢ju i djelom. Zato Isus kaze da je
samo Bog dobar (Mk 10,18). Izvan
Njega postoji samo tama, tuga,
besmisao. Postoji praznina i izolacija
onoga tko, iako stvoren za odnos, na
kraju se nade uzasno sam: sam pred
buducnoséu, sam pred smrcu, sam
suoCen s teSkocama. Nije dobro da
Covjek bude sam (Post 2,18), kaze Bog
u prici o stvaranju. I kada andeo
najavljuje uzviseni trenutak
Utjelovljenja Mariji, kaZe joj da Ce se
dijete zvati Emanuel, Sto znaci ,.Bog s
nama®“. Spasitelj ima ime koje
izrazava prisutnost, osobni odnos.



Bez mene ne moZete nisSta uciniti (Iv
15,5): odnos s Isusom nas spasava i
¢ini nas orudima spasenja za druge.

* %k ok

"Krist ostaje s nama. Ponekad bi,
prije poCetka nekog zadatka, sveti
Josemaria rekao naSem Gospodinu:
»Isuse, ucinimo to zajedno.“ Isus je s
nama, a mi smo njegovi instrumenti.
To nas poziva da dobro djelujemo, da
dobro radimo; inace, u odredenom
smislu, ¢inimo da On ,izgleda loSe*
zbog loSe kvalitete njegovog
instrumenta. Isus ija. Na$ je odnos
osoban, jedinstven, nezamjenjiv. Ali
istovremeno, sjedinjenje s Kristom —
ako je autentiCan - postaje
sjedinjenje s Tijelom Kristovim, koje
je Crkva: zajedniStvo s Bogom,
zajedniStvo svetaca. Odnos izmedu
Isusa i mene postaje sjedinjenje za
druge, s drugima.“[13]




[1] Evagrije, De oratione, br. 34.

[2] Katekizam Katoli¢ke Crkve, br.
2725.

[3] Usp. Papa Franjo, Gaudete et
Exsultate, br. 11, 50.

[4] Usp. Sveti Ivan Pavao II., Novo
millennio ineunte, br. 38.

[5] F. Ocariz, Meditacija za uskrsnu
nedjelju, 11-IV-2020, opusdei.org.

[6] Sveti Josemaria, biljeSke sa skupa
u Valladolidu, 22-X-1972, sakupljene
u dokumentarcu “The Heart of
Work,” opusdei.org.

[7] Usp. Sveti Toma Akvinski, Summa
Theologiae, I, q. 29 a. 4 ko.

[8] Usp. Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, I, q. 13 a. 7 cor.; De
Veritate, q. 4 a. 4 cor.

[9] Sv. Ignacije Antiohijski, Ad Rim. 7,
2.



[10] Sv. Josemarija, Prijatelji Bozji, br.
26.

[11] Papa Lav XIV, Susret s
kardinalima, 10-V-2025.

[12] Katekizam, br. 2563.

[13] F. Ocariz, U svjetlu Evandelja.

Carlos Ruiz Montoya

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/borba-blizina-misija-14-
mjesto-susreta/ (19.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-14-mjesto-susreta/
https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-14-mjesto-susreta/
https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-14-mjesto-susreta/

	Borba, blizina, misija (14): Mjesto susreta

