
opusdei.org

Borba, blizina,
misija (14): Mjesto
susreta

„Razgovarajte s našim
Gospodinom; recite Mu:
‘Umoran sam, Gospodine. Na
izmaku sam snaga. Gospodine,
ovo ne ide dobro. Kako bi Ti to
učinio?’“ (Sveti Josemarija).

12.06.2025.

Biti slavan nije lako: ljudi te traže
posvuda, a ponekad ne možeš
pronaći način da se povučeš na
trenutak mira. To se često događalo



Isusu. Zato bi ponekad izbjegavao
gradove ili se povlačio sa svojim
apostolima na mjesta gdje je bio
manje poznat (iako to nije uvijek bilo
uspješno). Jedan takav trenutak bio
je kada su otišli u Feniciju, u
područje Tira i Sidona, nadajući se da
će proći nezapaženo...

Struja međusobnog povjerenja

U blizini tih gradova susreću
Sirofeničanku koja je jako patila jer
je njezinu kćer opsjedao posebno
nasilan demon. Toj majci treba
pomoć i čula je za Isusa. Stoga
počinje vapiti k Njemu, moleći ga za
suosjećanje. Ali Evanđelje nam kaže
da joj On nije odgovorio ni riječi (Mt
15,21–23).

Učenici su zbunjeni: kako Isus može
ignorirati tako uporno moljenje?
Nakon nekog vremena odlaze k
Njemu i kažu: Udovolji joj jer viče za
nama. Ali Gospodin ne samo da ne
uslišava njihovu molbu; čini se da je



odmah odbija: Poslan sam samo k
izgubljenim ovcama doma Izraelova.
Majka, puna tjeskobe i ljubavi prema
svojoj kćeri, odbija se obeshrabriti.
Baca se Isusu pred noge, blokirajući
mu put. Ne dopušta Gospodinu da je
prođe: Gospodine, pomozi mi! (Mt
15,23–25).

Intenzitet scene mogao bi navesti
apostole na pomisao da će je Isus
sada, napokon, poslušati. Ali njegov
odgovor je još iznenađujući. Dok je
još uvijek ničice pred Njim, Isus kaže:
Ne priliči uzeti kruh djeci i baciti ga
psićima. Žena i dalje ne odustaje. U
njezinu odgovoru nema ljutnje ni
ogorčenosti, samo duboka poniznost:
Da, Gospodine! Ali psići jedu od
mrvica što padaju sa stola njihovih
gospodara! (Mt 15,26-27).

Ispod ovog dijaloga teče struja
međusobnog povjerenja. Gospodin
poznaje smjelost njezine vjere, a ona
polaže sve svoje povjerenje u



dobrotu njegova srca... Ona to još ne
zna, ali osim što će uslišati njezinu
molbu, Bog će je upotrijebiti i za
formiranje svojih učenika. Preko ove
žene Isus priprema srca
Dvanaestorice za apostolske
horizonte koji će se uskoro otvoriti
pred njima. Oni koji će biti poslani
propovijedati Evanđelje cijelom
svijetu počinju shvaćati kako
poganka može imati više vjere u
svom srcu od rabina... Ili čak i od
njih samih, koji svaki dan provode s
Isusom.

Štoviše, tijekom razgovora s Isusom,
ova žena otkriva neke od ključnih
stavova molitve: poniznost spoznaje
da nam je potrebna pomoć i
nepokolebljivo povjerenje u ljubav
koju Bog ima prema nama, čak i kada
se čini da šuti. Možda je Evagrije
Pontski imao na umu nekoga poput
nje kada je napisao: „Ne uznemiruj
se ako odmah ne primiš od Boga ono
što ga moliš; jer on želi učiniti nešto



još veće za tebe dok se ti držiš njega
u molitvi.“[1]

Vratimo se vrhuncu razgovora. Isus
je održavao ovu „pedagošku
napetost“ sa ženom i sa svojim
učenicima koliko god je to bilo
moguće. Sada, suočen s
jednostavnošću njezinih riječi o
mrvicama pod stolom, otkriva svoje
prave osjećaje: „O ženo! Velika je
vjera tvoja! Neka ti bude kako želiš.“
I njezina kći ozdravi u tom trenutku
(Mt 15,28). Vjera ove majke, njezina
molitva ispunjena ustrajnošću i
poniznošću, morala je ostaviti dubok
dojam na apostole.

Istovremeno, ova žena, iako
strankinja, simbolično predstavlja
cijeli Božji narod. U njoj još jednom
vidimo onu tajanstvenu borbu u
kojoj se Jakov hrvao s Bogom. Kao
rezultat te borbe, Jakov se "hrvao" za
blagoslov od Boga, a s njim i za novo
ime. Izrael znači onaj koji se borio s



Bogom (usp. Post 32,25-30),
označavajući novu misiju u
njegovom životu. Nešto slično
događa se ovdje između Isusa i žene:
svojevrsno hrvanje, borba, ispit
njezine vjere i ustrajnosti. Njezina
gesta padanja pred Gospodinove
noge kako bi ga spriječila da prođe
prekrasan je izraz ustrajne molitve;
one koja ne popušta pred teškoćama.
I, baš kao i kod drevnog patrijarha,
ova borba završava Božjim
blagoslovom: On hvali majčinu vjeru
i oslobađa njezinu kćer.

U razgovoru koji je u tijeku

„'Duhovna bitka' kršćanskog novog
života neodvojiva je od bitke
molitve“, čitamo u Katekizmu.[2] Ova
je žena primila obilne milosti kroz tu
bitku: njezin osobni odnos s Bogom
se produbio, a iz takvog odnosa
mogu proizaći samo dobre stvari.
Zato put do svetosti leži više u
proširenju našeg dijaloga s



Gospodinom kako bismo obuhvatili
sve što činimo, nego u nastojanju da
dosegnemo niz izazova ili razina
vrlina koje možda nisu ni
namijenjene nama ili se barem neće
dogoditi preko noći.[3] U stvarnosti,
jedno može voditi drugome, ali
između njih postoji jasan primat
milosti, a time i primat molitve.[4]
Jer bez mene, kaže naš Gospodin, ne
možete učiniti ništa (Iv 15,5).

Zamislimo, na primjer, nekoga tko
odluči unijeti malo više reda u svoj
život. Odluči ići ranije u krevet, u
vrijeme koje mu omogućuje dovoljno
odmora, kako bi mogao biti
produktivniji na poslu, bolje
raspoložen i odvojiti vrijeme za
molitvu svako jutro. To je sjajan
korak i možda će uspjeti jedan dan,
ili čak dva, ali treći put će pogriješiti
ili će ga ponijeti kaos... Kao i kod
svakog projekta, u našoj borbi
susrest ćemo se s pobjedama i
porazima. Ali rezultati nisu



najvažniji faktor. Nije toliko važan
omjer pobjeda i poraza, već kako se
borimo - ili preciznije, s kim se
borimo. Bitka se može voditi
samostalno, oslanjajući se uglavnom
ili gotovo u potpunosti na vlastite
snage; ili može postati dio odnosa s
Bogom, pretvarajući taj cilj u temu
razgovora s Gospodinom:
„Gospodine, mislim da želiš da i ja
ranije legnem, ali morat ćeš mi
pomoći...“; „Isuse, stavi ljubav i nadu
u moje srce... Pomozi mi da se
potrudim zbog ovoga: ako sam malo
uredniji, mogu učiniti puno dobra“;
„Gospodine, oprosti mi jer me danas
kaos savladao; pomozi mi više“;
„Isuse, ovo ću ponuditi drugim
ljudima koji se također bore“

Ovdje vidimo borbu usmjerenu na
Boga. Naš dijalog s Bogom hrani se
svime što imamo pri ruci i obrnuto:
obične stvari oko nas otvaraju se u
našem odnosu s Bogom, kako bi
pustile njegovu milost unutra.



Evanđelje nam pokazuje da, da bi
bilo koja naša odluka bila uistinu
učinkovita, mora postati predmetom
mnogih razgovora s Bogom. Tako
ćemo otvoriti sva područja našeg
života tom širokom horizontu smisla
koji je naš odnos s Gospodinom. „Ako
radimo s Kristom, svi naši napori su
smisleni, čak i kada ne postižemo
rezultate kojima smo se nadali, jer
odjek djela koja činimo iz ljubavi
uvijek dopire do Neba.“[5]

Ono što istinski raduje srce oca ili
majke nije toliko to što njihovo malo
dijete sve radi kako treba, već to što
ih dijete s vremena na vrijeme
pogleda i nasmiješi se; što dijele svoje
male bitke. Djeca, iako se trude, često
griješe... ali uvijek nastoje
razgovarati sa svojim roditeljima
pogledima ili gestama, i uvijek
srcem. Ta struja ljubavi i
komunikacije ono je što njihovi
roditelji najviše žele. Naš Bog Otac
žudi za istom stvari od nas: strujom



povjerenja, ljubavi, komunikacije. I
cijeli naš život je okruženje u kojem
bi se trebao odvijati ovaj odnos
povjerenja s našim Bogom Ocem.
Sveti Josemaría poticao je sve da
hodaju ovim putem: „Razgovarajte s
našim Gospodinom; recite mu:
'Umoran sam, Gospodine. Na izmaku
sam snaga. Gospodine, ovo ne ide
dobro. Kako bi ti to učinio?'“ [6]

Živjeti od tog odnosa

Apostoli su, možda i ne shvaćajući to
u potpunosti, živjeli u neprestanom
dijalogu s Gospodinom, hranjeni
najobičnijim okolnostima
svakodnevnog života. Evanđelja
bilježe bezbrojne situacije u kojima
su Isus i njegovi učenici govorili s
povjerenjem. Postavljali su mu
pitanja i izražavali svoju zbunjenost
ili oduševljenje. Dvanaestorica nisu
bili samo učenici i svjedoci, već i
prijatelji s kojima je Isus dijelio svoju
intimnost (usp. Iv 15,15). Isusova ih



je osobnost očarala i istovremeno
ispunjavala strahopoštovanjem. Bio
im je veliki prijatelj, ali i velika
misterija.

Jedna od stvari koja ih je najviše
pogodila bio je Isusov odnos s Ocem.
Često su ga promatrali kako se
povlači na molitvu. Malo-pomalo,
počeli su shvaćati da je Isus uvijek u
intimnom razgovoru s Bogom Ocem.
Sam Isus im daje da vide da ono što
govori i čini proizlazi iz njegova
odnosa s Ocem: Jer nisam ja zborio
sam od sebe, nego onaj koji me posla
– Otac – on mi dade zapovijed što da
kažem, što da zborim.(Iv 12,49); Kad
uzdignete Sina Čovječjega, tada ćete
upoznati da Ja jesam i da sâm od
sebe ne činim ništa, nego da onako
zborim kako me naučio Otac. (Iv
8,28).

Ponekad je naš Gospodin učinio
vidljivim ovaj intimni razgovor s
Ocem. Na primjer, kada su se



sedamdeset i dva učenika koje je
poslao u razne gradove i sela vratila,
zadivljena iskustvom djelovanja u
Isusovo ime, iscjeljivanja i izgona
demona (Gospodine, i zlodusi nam se
pokoravaju na tvoje ime! (Lk 10,17)),
U taj isti čas uskliknu Isus u Duhu
Svetom: "Slavim te, Oče, Gospodaru
neba i zemlje, što si ovo sakrio od
mudrih i umnih, a objavio malenima.
Da, Oče! Tako se tebi svidjelo." (Lk
10,21). Druga prilika u kojoj čuju
Isusa kako naglas govori Ocu je
svečani trenutak uskrsnuća Lazara.
Usred tuge zbog smrti svog prijatelja,
Isus progovara: Oče, hvala ti što si
me uslišao. Ja sam znao da me
svagda uslišavaš; no rekoh to zbog
nazočnog mnoštva: da vjeruju da si
me ti poslao. (Iv 11,41-42). Možemo
zamisliti zaprepaštenje onih koji su
ga čuli kako na ovaj način govori
svom Ocu. Kako takve riječi ne bi
ostale urezane u njihova sjećanja?



Govoreći na ovaj način, Isus otkriva
svojim prijateljima tajnu svoje
božanske intimnosti: svog
unutarnjeg života. Isusova najdublja
stvarnost je njegov odnos s Ocem. On
živi od tog odnosa, odnosa koji je
neprestani dijalog znanja i ljubavi,
konkretno izražen u stalnoj želji da
se vrši Očeva volja. To jasno daje do
znanja svojim učenicima: Jelo je
moje vršiti volju onoga koji me posla
i dovršiti djelo njegovo. (Iv 4,34). Na
mnogo načina Isus im govori da živi
od svog odnosa s Ocem i da je
njegova osobna intimnost taj odnos.
Teologija će to kasnije izraziti rekavši
da je Sin subsistentan odnos: sve u
Drugoj Osobi Presvetog Trojstva je
sinovstvo, odnos s Ocem.[7]

Malo-pomalo, a posebno dolaskom
Duha Svetoga, učenici će shvatiti da
je taj intimni odnos s Ocem Isusov
najosobniji identitet. I žudjet će
sudjelovati u njemu. Zato Filip
jednom prilikom kaže Gospodinu:



Učitelju, pokaži nam Oca i to će nam
biti dosta (usp. Iv 14,8). I zato mole
Isusa da ih nauči moliti, da im
pomogne otkriti izvor života iz kojeg
On sam živi. Tada ih Isus uči „Oče
naš“ (usp. Lk 11,1-4).

Po Isusu, Riječi po kojoj je sve
stvoreno (usp. Kol 1,16), i mi smo, u
najdubljoj razini svoga bića, u
dubokom odnosu s Ocem.[8] Sveti
Ignacije Antiohijski to je duboko
osjetio u svom srcu kada je napisao:
„živa voda govori u meni: Dođi k
Ocu!“[9] Činjenica da me Bog ljubi,
da me je stvorio da bih bio sretan s
njim, najistinskija je srž mog osobnog
identiteta, najdublje značenje onoga
što jesam. I obrnuto, „tko ne shvaća
da je dijete Božje, nije svjestan
najdublje istine o sebi.“[10] Zato
molitva nije nešto dodano našem
životu. Razgovor s Bogom omogućuje
nam da prebivamo u sebi. Biti u
dijalogu s Bogom znači biti u sebi kod
kuće, biti ono što zaista jesmo. Isusov



unutarnji život sastoji se od
neprestanog dijaloga s njegovim
Ocem, a i naš vlastiti unutarnji život
mora se hraniti istim dijalogom s
Bogom: dijalogom ljubavi.

„Bog voli komunicirati, ne u tutnjavi
groma i potresa, već u šapatu
laganog povjetarca (usp. 1.
Kraljevima 19,12) ili, kako neki
prevode, u zvuku čiste tišine“, i to je
„bitan i važan susret“, rekao je papa
Lav XIV dva dana nakon svog izbora.
[11] A srce je mjesto gdje se taj susret
odvija: „Srce je prebivalište gdje
jesam, gdje živim; (...) srce je naše
skriveno središte, (...) to je mjesto
susreta, jer kao slika Božja živimo u
odnosu.“[12] Ipak, neka srca žive u
stalnom unutarnjem monologu. A
kada srce tako živi, plodovi ne mogu
biti plodovi ljubavi; vjerojatnije će
biti plodovi sebičnosti. Ako je naš
unutarnji razgovor usmjeren na
sebe, naši će se postupci također
vrtjeti oko sebe. Često prigovaranje,



loša narav, razdražljivost... to mogu
biti simptomi frustracije koja
proizlazi iz ovog unutarnjeg
monologa, jer dobar čovjek iz dobra
blaga srca svojega iznosi dobro, a zao
iz zla iznosi zlo. Ta iz obilja srca usta
mu govore. (Lk 6,45).

Pravo blago srca, jedino pravo blago,
jest njegov odnos ljubavi s Bogom. Iz
tog korijena nicat će dobri plodovi, i
riječju i djelom. Zato Isus kaže da je
samo Bog dobar (Mk 10,18). Izvan
Njega postoji samo tama, tuga,
besmisao. Postoji praznina i izolacija
onoga tko, iako stvoren za odnos, na
kraju se nađe užasno sam: sam pred
budućnošću, sam pred smrću, sam
suočen s teškoćama. Nije dobro da
čovjek bude sam (Post 2,18), kaže Bog
u priči o stvaranju. I kada anđeo
najavljuje uzvišeni trenutak
Utjelovljenja Mariji, kaže joj da će se
dijete zvati Emanuel, što znači „Bog s
nama“. Spasitelj ima ime koje
izražava prisutnost, osobni odnos.



Bez mene ne možete ništa učiniti (Iv
15,5): odnos s Isusom nas spašava i
čini nas oruđima spasenja za druge.

* * *

"Krist ostaje s nama. Ponekad bi,
prije početka nekog zadatka, sveti
Josemaría rekao našem Gospodinu:
„Isuse, učinimo to zajedno.“ Isus je s
nama, a mi smo njegovi instrumenti.
To nas poziva da dobro djelujemo, da
dobro radimo; inače, u određenom
smislu, činimo da On „izgleda loše“
zbog loše kvalitete njegovog
instrumenta. Isus i ja. Naš je odnos
osoban, jedinstven, nezamjenjiv. Ali
istovremeno, sjedinjenje s Kristom –
ako je autentičan – postaje
sjedinjenje s Tijelom Kristovim, koje
je Crkva: zajedništvo s Bogom,
zajedništvo svetaca. Odnos između
Isusa i mene postaje sjedinjenje za
druge, s drugima.“[13]



[1] Evagrije, De oratione, br. 34. 

[2] Katekizam Katoličke Crkve, br.
2725. 

[3] Usp. Papa Franjo, Gaudete et
Exsultate, br. 11, 50. 

[4] Usp. Sveti Ivan Pavao II., Novo
millennio ineunte, br. 38. 

[5] F. Ocáriz, Meditacija za uskrsnu
nedjelju, 11-IV-2020, opusdei.org.

[6] Sveti Josemaría, bilješke sa skupa
u Valladolidu, 22-X-1972, sakupljene
u dokumentarcu “The Heart of
Work,” opusdei.org. 

[7] Usp. Sveti Toma Akvinski, Summa
Theologiae, I, q. 29 a. 4 ko.

[8] Usp. Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, I, q. 13 a. 7 cor.; De
Veritate, q. 4 a. 4 cor. 

[9] Sv. Ignacije Antiohijski, Ad Rim. 7,
2. 



[10] Sv. Josemarija, Prijatelji Božji, br.
26. 

[11] Papa Lav XIV, Susret s
kardinalima, 10-V-2025.

[12] Katekizam, br. 2563. 

[13] F. Ocáriz, U svjetlu Evanđelja.

Carlos Ruiz Montoya

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/borba-blizina-misija-14-
mjesto-susreta/ (19.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-14-mjesto-susreta/
https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-14-mjesto-susreta/
https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-14-mjesto-susreta/

	Borba, blizina, misija (14): Mjesto susreta

