
opusdei.org

Borba, blizina,
misija (13):
Euharistijsko srce

Učestalost Euharistije naš je živi
odgovor na njegovo obećanje
da će ostati s nama: ako je On
uvijek sa mnom, i ja želim biti s
njim.

15.05.2025.

Ubi amor ibi oculus: "Gdje je ljubav,
postoji moć vidjeti."[1] Ljubav uvijek
traži prisutnost voljenog; jedva da
ima oči za bilo koga drugog. Ipak,
ponekad razdvojenost i odsutnost



postanu neizbježni. Nemoćni,
prepuštamo se čekanju i žudnji,
držimo se svega što bi moglo izazvati
osjećaj prisutnosti voljenog ili nas
podsjetiti na ljubav koju smo
doživjeli. Ta je nostalgija nadahnula
bezbrojne pjesme i poeziju kroz
povijest: trajni pokušaji
prevladavanja usamljenosti.

Ja ću uvijek biti s tobom

Svake nedjelje kršćani ispovijedaju
vjeru u vječni život i uskrsnuće tijela.
Za nas sjećanje i tuga uzrokovana
odsustvom voljene osobe ne mogu
imati zadnju riječ. "Nikada nemojte
zaboraviti da će vas nakon smrti
dočekati sama Ljubav. I u ljubavi
Božjoj naći ćete također sve
plemenite ljubavi koje ste imali na
zemlji."[2] Ipak, dok putujemo kroz
ovu "dolinu suza", bol odsutnosti
nikada ne nestaje iz ljudskog srca.

Sveti Josemaría često bi govorio o tim
reakcijama srca – ovom prirodnom



otporu rastanku – kao o načinu
osvjetljavanja otajstva Euharistije.
Zadivljujuća i veličanstvena
stvarnost da je sam Bog odlučio ostati
u komadu kruha može se razumjeti
kada razmišljamo o "ljudskom
iskustvu dvoje ljudi koji se vole, a
ipak su prisiljeni rastati se. Htjeli bi
zauvijek ostati zajedno, ali ih dužnost
- u ovom ili onom obliku - tjera da se
razdvoje. Oni nisu u stanju ispuniti
svoju želju da ostanu blizu jedno
drugoga, tako da ljudska ljubav - koja
je, koliko god velika bila, ograničena -
traži simboličnu gestu. Ljudi koji se
opraštaju razmjenjuju darove ili
možda fotografiju s toliko gorljivom
posvetom da se čini kao da će sama
posveta spaliti taj komad papira. Oni
ne mogu učiniti više, jer moć
stvorenja nije tako velika kao
njegova želja. Ono što mi ne
možemo, naš Gospodin može. Isus
Krist, savršeni Bog i savršeni čovjek,
ne ostavlja nam simbol, nego
stvarnost. On sam ostaje s nama.



Otići će k Ocu, ali će i ostati među
ljudima. Ostavlja nam, ne samo dar
po kojem ćemo ga se sjećati, ne sliku
koja se vremenom zamaglila, poput
fotografije koja ubrzo izblijedi i
požuti, a nema nikakvog značaja
osim za one koji su bili svejdoci. Pod
pojavama kruha i vina on je stvarno
prisutan, svojim tijelom i krvlju,
svojom dušom i božanstvom.”[3]

Kratka knjiga o tuzi razdvojenosti
uzrokovane smrću, napisana dok je
autorova tuga bila još svježa, a bol
akutna, snažno dočarava našu
ljudsku nemoć. Nakon što je izgubio
suprugu, autor se odbija zadovoljiti
fotografijom ili pukim uspomenom
na njezinu prisutnost: “Želim H.”,
piše on, “ne nešto što je nalik njoj.”[4]
Za ljubav sjećanje nije dovoljno.
Ljudsko srce čezne za više, iako je
njegova moć ograničena. Ali Bogu
ništa nije nemoguće (Lk 1,37), a
istinite su i Isusove riječi na kraju
njegova zemaljskog života: Ja sam s



vama u sve dane do svršetka svijeta
(Mt 28,20). Snagom Duha ostaje u
povijesti i u našim osobnim životima.
Odlazi, a ipak ostaje, s “novom
blizinom”[5], nevidljivom, ali
dubljom i sveobuhvatnijom.

Euharistija nije samo sjećanje ili
nada budućeg ponovnog susreta; to
je stvarna prisutnost i blizina. U misi
je prisutan Isus iz Nazareta, onaj isti
Isus koji je rođen u Betlehemu, koji je
hodao galilejskim ulicama i koji je za
nas umro na križu. Ta stvarnost
osvjetljava cijeli kršćanski život, koji
nije ništa drugo nego Kristov život u
nama (usp. Gal 2, 20): "Slijediti Krista
- to je tajna. Moramo ga pratiti tako
blisko da dođemo živjeti s njim, kao
prva Dvanaestorica; tako blisko, da
se poistovjetimo s njim."[6]

Svakodnevni odlazak na Euharistiju
proizlazi iz želje da ostanemo blizu
Njega. To je naš živi odgovor na
njegovo obećanje da će ostati s nama:



ako je On uvijek sa mnom, i ja želim
biti s Njim. Kada znamo za Isusovu
goruću želju da s nama podijeli svoju
Pashu (usp. Lk 22,15), njegovu stalnu
molitvu, njegovu patnju, njegovu
ljubav prema svakome od nas… ne
želimo ga ostaviti samog. Ako
možemo, idemo k Njemu svaki dan.
Nije dovoljno znati da ga milijuni
drugih čekaju podno oltara; znamo
da bi Isus primijetio da smo mi, kada
bismo mogli izabrati biti s Njim,
umjesto toga otišli radili svoje
poslove.

Sveti Manuel González, prijatelj
svetog Josemarije i veliki zaljubljenik
u Euharistiju, pred kraj svog života
napisao je ove riječi: “Misa je Isus
koji skuplja sav miris svojih dobrih
djela i dobrih riječi u svoje Srce; sve
odjeke svoga srca (...), sav svoj znoj i
suze u traženju grešnika, svu gorčinu
ljubavi plaćenu nezahvalnošću,
velikodušnost se susrela s
nerazumijevanjem, zavišću i



zlobom... Ta gorčina bila je s Njim od
Betlehema do Kalvarije, i, kad mu je
Srce bilo puno svega toga, uzeo je na
svoja ramena teški križ i dopustio da
ga se pribije na njega, dopustivši da
Ga koplje probode i nakon smrti,
poput ruže koja se otvara u
proljeće...”[7]

U Euharistiji nam u susret dolazi živa
osoba Gospodinova, Ljubav svih
ljubavi, ishodište i cilj našega
postojanja i svega stvorenoga (usp.
Kol 1,16–19). Zato je sveta misa
„središte i izovr tvog nutarnjeg
života.” [8] To je središte jer se moj
život vrti oko slavnog križa: rad i
odmor, žalost i radost, primljena i
darovana ljubav… Na misi s Njim
dijelim svoje osjećaje, želje i
poteškoće: dijelim sve, a s Isusom sve
to prinosim Ocu. Sveta misa je i
korijen jer me dovodi u dodir s
Tvorcem milosti, sa samim Božjim
životom. Nitko ne dolazi k Ocu osim
po meni (Iv 14,6). Bez Euharistije



nijedan ljudski rad ne bi mogao biti
prožet „živom sviješću o
vječnosti.” [9] Samo u onoj mjeri u
kojoj pustim Isusa u čamac svoga
života, mogu „raditi kao što je On
radio i ljubiti kao što je On
ljubio.” [10]

Sveta misa je nešto golemo, ali se
obično čini (osim nekoliko svečanijih
ili većih slavlja) kao nešto tiho,
jednostavno, poznato; poput
Posljednje večere, susreta Uskrslog
Isusa s apostolima ili lomljenja kruha
kod prvih kršćana. Ipak smo
okruženi anđelima i dodirujemo
nebo. Dotičemo se samoga Boga. Mi
to ne vidimo, ali nam vjera govori da
je tako.[11] Mi sa svoje strane
privlačimo pozornost, čuđenje i želju
da nas Bog uvuče u svoje otajstvo. A
On čini ostalo.

Ja sam Kruh živi

Dogodilo se to u Abitini, u Africi,
tijekom ranih stoljeća povijesti



Crkve. Skupina od četrdeset i devet
kršćana osuđena je na smrt zbog
prkošenja carskoj zabrani slavljenja
Euharistije. Kad je sudac upitao zašto
riskiraju svoje živote, jedan je od njih
odgovorio jednostavno, sine dominico
non possumus („jer bez nedjelje“, bez
Euharistije, „ne možemo živjeti“).[12]
Vjera ovih muškaraca i žena u
Isusovu stvarnu prisutnost je
zapanjujuća. Bili su spremni riskirati
svoje živote jer su svim srcem
vjerovali da je Isus Krist, Sin Božji
koji je postao tijelo, uistinu prisutan
u nečemu što se činilo kao ništa više
od komadića kruha. Riskirali su svoje
živote jer je za njih to bilo pitanje
života ili smrti: bez Isusa, bez
primanja pričesti, njihovi su životi
izgubili svaki smisao; njihova su srca
još jednom uronila u svijet bez
svjetla, spasenja ili ljubavi jače od
smrti. Vjera ovih mučenika nas
izaziva: vjerujemo li i mi da ne
možemo živjeti bez Euharistije?
Jesmo li gladni za Božjom riječi, za



primanjem Njega u sebe? Što smo
spremni učiniti kako bismo češće bili
s Njim?

Svaka misa je susret s uskrslim
Isusom, prilika da ga primimo u
svojoj slabosti, ali i u čistoći,
poniznosti i odanosti svetaca.
Granica između žara i rutine u
svakodnevnoj pričesti istovremeno je
tanka i vrlo široka. Zato se trebamo
pripremiti, pazeći na različite slojeve
našeg bića, od naših tjelesnih osjetila
(osobito vida i sluha) do naših
unutarnjih sposobnosti, poput mašte
i pamćenja. Nutarnja tišina
neophodna je ako želimo uživati u
Kristovoj ljepoti. Teško je Božjoj riječi
odzvanjati u srcu punom buke.

Kao što sjeme donosi plod kad padne
na dobro tlo (usp. Mt 13,1–23), pričest
nam postaje izvorom života u onoj
mjeri u kojoj naša srca, pročišćena
poniznošću i žrtvom, postaju
velikodušno tlo spremno primiti



Gospodina: „Moramo primiti
Gospodina u Euharistiji, kako se
primaju velikani zemlje, štoviše, još
bolje!: s ukrasima, svjetlima, u novim
haljinama...- I ako me pitaš koliko
čistoće, koliko svjetla i ukrasa,
odgovorit ću ti: čistoća tvojih
osjećaja, jednog po jednog; ukrasi
tvojih sposobnosti, jedne po jedne;
svjetlost čitave tvoje duše.”[13]

Sveti Augustin, razmišljajući o
veličini dara primanja Tijela i Krvi
Kristove, čuo je Gospodina kako mu
govori: "Nećeš me preobraziti u sebe,
kao što biva s tjelesnom hranom,
nego ćeš se ti preobraziti u
mene."[14] Opet, kod svetog Pavla:
Ne živim više ja, nego živi u meni
Krist (Gal 2,20). U nekoliko minuta
tijekom kojih sakramentalne vrste
ostaju u našim tijelima, postajemo
jedno s Njim; mi smo "okršteni". On
dolazi u naša srca, a mi ulazimo u
njegovo. Ova dva pokreta čine jedan
čin ljubavi. Bog postaje kruh; On se



čini malenim kako bi ušao u tkivo
naše svakodnevice: On u meni i ja u
njemu (usp. Iv 6,56). To pred nama
otvara neizmjerne horizonte. Ući u
njegovo Srce znači ući u sve što je
njegovo, otvoriti se njegovoj logici i
otkriti da je njegovo Srce ranjeno za
mene. U isto vrijeme, dopustiti Isusu
da uđe u moj život i stvari koje mi
pripadaju znači dopustiti njegovoj
ljubavi da me razoruža, spali moju
bijedu i preobrazi moje snove.

Skriveni Bog

Božja ljubav je uvijek na prvom
mjestu; preuzima inicijativu, kako
kaže papa Franjo.[15] Postojimo jer
smo ljubljeni vječnom ljubavlju (usp.
Jr 31,3), a ta nas ljubav obuhvaća, ide
ispred nas i obuzima nas (usp. Ps
139,5-6). Otac nas često podsjeća na
ovo: "Ispunjava nas sigurnošću
spoznaja da se Božja beskrajna
Ljubav nalazi ne samo u izvorištu
našeg postojanja, nego i u svakom



trenutku našeg života. Jer Bog nam je
bliži nego mi sami sebi."[16] S istim
uvjerenjem, sveti Josemaría je
napisao: "Postojano se utječi
Svetohraništu, fizičkom prisutnošću
ili srcem, da se osjetiš sigurnim, da bi
osjetio spokoj: ali i da bi se osjetio
ljubljenim…, i zbog ljubavi!”[17]

Isus je želio da kršćani kroz stoljeća
otkriju vrijednost njegove prisutnosti
među nama nakon euharistijskog
slavlja. Svaka crkva s tabernakulom
zrači toplinom doma, otkucaje srca u
kojem nas On čeka. Tamo idemo
ljubiti i osjećati se voljenima, moliti i
zahvaljivati, obožavati i iskupiti se.
"Djeco moja," rekao je jednom sveti
Josemaría, "Gospodin je uvijek u
Svetohraništu. Može se činiti da nas
ne čuje, ali On sluša s ljubavlju, s
nježnošću oca i majke, skrivajući
svoje Božanstvo i čovještvo.
Gospodin govori kada to želi, kada to
najmanje očekujemo, i govori



izravno. Zatim ušuti, jer želi da
odgovorimo s vjerom i odanosti.”[18]

Doživjeti Božju šutnju u
Svetohraništu dio je puta koji vodi
dubokom molitvenom životu. Ta
šutnja ponekad može biti bolna, ali
nas spašava od iskušenja da od Boga
napravimo svoju sliku, kao nekakvog
idola koji jednostavno ispunjava
naša očekivanja i stoga ga je moguće
kontrolirati. Gospodin se skriva da
bismo ga mi tražili, da poštuje našu
slobodu i mi poštujemo njegovu, da
Ga ljubimo kao slobodna djeca i
dopustimo da On bude Bog, naš Bog.

U propovijedi na Badnjak u
Njemačkoj, Joseph Ratzinger okrenuo
se lijepoj priči kako bi objasnio ovu
logiku skrivene Božje ljubavi.
"Jeshiel, mali dječak, dojurio je u
sobu svog djeda, slavnog rabina
Barucha, plačući. Suze su mu tekle
niz obraze dok je izlijevao svoje srce:
'Moj prijatelj me je napustio. Vrlo je



nepravedan i vrlo zao prema meni.'
'Hajde sada,' rekao je rabin. 'Možeš li
objasniti malo više?' 'Da,' dječak je
odgovorio. 'Igrali smo se skrivača, a
ja sam se tako dobro sakrio da me
nije mogao pronaći. Tada je on
jednostavno odustao i otišao kući.
Nije li to zlobno?' Tada je rabin
pomilovao unukove obraze, a
njegove oči su se napunile suzama.
Rekao je: 'Da, to je svakako
neljubazno. Vidiš, s Bogom je isto.
Skriva se... I ne tražimo ga.”[19]

Ali Bog nas traži: On nikada ne staje.
I uvijek pronalazi načine da u nama
probudi želju da ga tražimo, čak i u
vremenima tame: "Ako Bog dopusti
da iskusite njegovu prisutnost na
opipljiv način... dobro. Ali nemojte
ga to tražiti. Zamolite ga za bistrinu
uma, zamolite vjeru, koja nas usred
Božjih šutnji ispunjava nadom, a s
nadom nam omogućuje živjeti u
ljubavi."[20] Ljubav i nada mogu se
roditi u Božjoj šutnji, jer kad



zaljubljena duša izgubi svog
voljenog, ona ga traži i čezne za njim.
Dakle, s intenzitetom potrage koju
podržava želja za sjedinjenjem, naš
se pogled širi i postaje sposoban
pronaći ga.

Marija Magdalena utjelovljuje ovu
potragu. U nedjelju, prije zore, kreće
prema grobu Gospodnjem. Nema
svjetla; još je noć. Ali ona traži, čezne
i hoda. Ona još nema Isusa, ali neće
stati dok Ga ne nađe. Ni prisutnost
anđela nije dovoljna da joj odvrati
reakcije srca. Marija je izgubila Isusa,
ali ga traži svom snagom, sa suzama
koje otvaraju i natapaju tlo njezine
duše dok ne procvjeta cvijet viđenja
Uskrsloga. Nevjesta u Pjesmi nad
pjesmama traži na isti način: Po
ležaju svome, u noćima, tražila sam
onoga koga ljubi duša moja, tražila
sam ga, ali ga nisam našla. Ustat ću
dakle i optrčati grad, po ulicama i
trgovima tražit ću onoga koga ljubi
duša moja: tražila sam ga, ali ga



nisam našla. Sretoše me čuvari koji
grad obilaze: »Vidjeste li onoga koga
ljubi duša moja?« (Pjesma 3:1-3).

Ovo traženje nas postavlja na put
prema kontemplaciji. "Tražite ga
gladno, tražite ga u sebi svom svojom
snagom. Ako to činite s ovom
odlučnošću, usuđujem se reći da ste
ga već pronašli, počeli ste ga
upoznavati i voljeti, i voditi svoj
razgovor na nebu. "[21] Tražiti već
znači voljeti. To je tajna Marije
Magdalene i tajna svakog čovjeka ili
žene koji u noći svijeta i vlastite duše
iskreno traže Krista. Ali kako
trebamo tražiti? Sveti Augustin,
ponavljajući riječi mnogih svetaca,
uči nas da gledamo sa željom,
slobodnim činom koji izvire iz
dubine duše: "Cijeli život dobrog
kršćanina je sveta želja. Sada ono za
čim žudite, još ne vidite: ali čežnjom
ste postali sposobni, tako da kada
dođe ono što možete vidjeti, bit ćete
ispunjeni (...). Bog, odgađajući našu



nadu, širi našu želju; širi nam um,
čini ga prostranijim, braćo moja, jer
ćemo biti ispunjeni.”[22]

Kada se u tom duhu počnemo
klanjati Isusu u Svetohraništu, naša
će se srca proširiti i početi osjećati
potrebu za njegovom prisutnošću,
potrebu da budemo s Njim i
razgovaramo s Njim, sve dublje i
dublje. Tada se “u nama rađa žeđ za
Bogom, čežnja da razumijemo
njegove suze, da vidimo njegov
osmijeh, njegovo lice… ‘Kao što
košuta žudi za izvor vodom, tako i
duša moja čezne Bože za tobomj!’
Duša ide naprijed uronjena u Boga,
pobožanstvenjena: kršćanin postaje
žedan putnik koji otvara usta
vodama izvora.”[23]

Carlos Villar



[1] Rikard od Svetog Viktora, Knjiga
patrijarha, XIII.

[2] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
br. 221.

[3] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
br. 83.

[4] C.S. Lewis, Opažena tuga, San
Francisco, Harper Collins, 2001.,
poglavlje IV.

[5] J. Ratzinger, “El comienzo de una
nueva cercanía,” u El resplandor de
Dios en nuestro tiempo, Barcelona:
Herder, 2008., str. 185 (naš prijevod).

[6] Prijatelji Božji, br. 299.

[7] Saint Manuel González, ¡Si
viviéramos nuestras Misas!, Palencia,
El Granito de Arena, 1941., str. 32-33
(naš prijevod).

[8] Sveti Josemaría, Kovačnica, br. 69.

[9] Prijatelji Božji, br. 239.



[10] Susret s Kristom, br. 154.

[11] “Vid, dodir, okus iznevjere tebe,
ali samo sluhom čovjek sigurno
vjeruje” (Adoro Te Devote).

[12] Usp. Papa Benedikt XVI.,
Homilija na svetkovinu Tijelova, 29-
V-2005.

[13] Kovačnica, br. 834.

[14] Sveti Augustin, Ispovijesti, 7, 10,
16.

[15] Usp. Papa Franjo, Evangelii
gaudium, br. 24.

[16] F. Ocáriz, Pastoralno pismo, 9-
I-2018, br. 4.

[17] Kovačnica, br. 837.

[18] Sveti Josemaría, Usmeno
propovijedanje, Crónica 1972., str.
759 (AGP, biblioteka, P01).



[19] J. Ratzinger, Propovijed na
Badnjak, katedrala Naše Gospe,
München, 24-XII-1980.

[20] Sveti Josemaría, Propovijed,
Crónica 1972., str. 759 (AGP,
biblioteka, P01).

[21] Prijatelji Božji, br. 300.

[22] Sveti Augustin, Komentar Prve
poslanice svetoga Ivana, 4, 6.

[23] Prijatelji Božji, br. 310. Usp. Ps
42,2.

Carlos Villar

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/borba-blizina-misija-13-
euharistijsko-srce/ (1.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-13-euharistijsko-srce/
https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-13-euharistijsko-srce/
https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-13-euharistijsko-srce/

	Borba, blizina, misija (13): Euharistijsko srce

