
opusdei.org

Borba, blizina,
misija (1): „Izaberi
život"

Prvo poglavlje nove serije o
putu prema svetosti,
pustolovini u kojoj se ne radi
samo o "davanju", već prije
svega o "primanju".

4.04.2024.

Članak poslušajte ovdje.

Kao princ. Tako se osjećao dječak,
usprkos svojoj mladosti i običnoj,
iznošenoj odjeći, kada je ušao u
crkvu i uronio u vibrantnu glazbu

https://soundcloud.com/opusdei-international/borba-blizina-misija-1?si=3a67f6f3307042e2b0bf3885b1c886c4&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


orgulja. „Činilo se da smo dočekani,
ja i moji mali prijatelji, kao da smo
prinčevi", rekao je mnogo godina
kasnije, prisjećajući se svog
djetinjstva u Canale d'Agordo,
malenom selu na sjeveroistoku
Italije. Albino Luciani je u tom
iskustvu iz djetinjstva istaknuo
početak „nejasne intuicije, koja će
kasnije postati uvjerena sigurnost",
da Katolička crkva „nije samo nešto
veliko, nego također čini malene
velikima"[1].

Izaberi život

Ovi stihovi blaženog Ivana Pavla I.
naravno evociraju one Marijine u
Magnificatu. Riječ kojom naša Majka
započinje svoju pjesmu znači
"veličati", opjevati nečiju veličinu.
Marija uzdiže Boga jer On malene
čini velikima. „Iskaza snagu mišice
svoje, rasprši oholice umišljene. Silne
zbaci s prijestolja, a uzvisi neznatne.
Gladne napuni dobrima, a bogate



otpusti prazne." ( Lk 1,51-53). Uz
Gospinu pjesmu, sveti Luka dijeli
trenutak u kojem se srce našega
Gospodina preplavilo u onome što
bismo mogli nazvati njegovim
Magnifikatom. Poput svoje Majke u
Ain Karimu, koja ga je nosila u svojoj
utrobi, Isus je ispunjen „radošću u
Duhu Svetom", gledajući kako se Bog
izlijeva na malene: „Slavim te, Oče,
Gospodaru neba i zemlje, što si ovo
sakrio od mudrih i umnih, a objavio
malenima. Da, Oče! Tako se tebi
svidjelo. Sve mi preda Otac moj i
nitko ne zna tko je Sin – doli Otac; niti
tko je Otac – doli Sin i onaj kome Sin
hoće da objavi.“ (Lk 10,21-22).

Što je to otkriveno malenima?
Najprije je objavljeno Mariji i Josipu,
zatim apostolima i svetim ženama
koje su pratile Isusa, a naposljetku
mnogim poniznim kršćanima kroz
dvadeset stoljeća povijesti Crkve. Ali
što je to što ih čini izvrsnima?
Odlomak iz Ponovljenog zakona vodi



nas prema početnom odgovoru.
Gospodin govori srcima svojih ljudi,
glasom koji je istodobno svečan i
nježan: „Danas preda te stavljam:
život i sreću, smrt i nesreću. Život,
dakle, biraj, ljubeći Jahvu, Boga
svoga, slušajući njegov glas,
prianjajući uz njega, da živiš ti i tvoje
potomstvo. Ta on je život tvoj, tvoj
dugi vijek, da bi mirno mogao
boraviti na zemlji za koju se Jahve
zakle ocima tvojim: Abrahamu, Izaku
i Jakovu da će im je dati." (Pnz
30,15.19-20).

U izvornom jeziku, zamjenice "ti"
izmjenjuju se između množine i
jednine, čime se jasno pokazuje da
Bog ne govori samo svom narodu
općenito: On govori svakoj osobi,
pojedinačno, jer se odabir Života
događa u srcu svake osobe . Život…
Sveti Josemaría je to ovako pisao,
velikim slovom, kad je govorio o
milosti i slavi; na život s Bogom ovdje
na zemlji i kasnije na nebu. Neke od



njegovih riječi iz lipnja 1975.,
nekoliko dana prije odlaska na nebo,
ne mogu a da nas ne dirnu: „Svi smo
mi isti život Kristov: i ima toliko toga
za učiniti u svijetu! Uvijek molimo
Gospodina da nam svima pomogne
da budemo vjerni, da nastavimo
Djelo, da živimo onaj Život, s velikim
slovom, koji jedini vrijedi: onaj drugi
ne vrijedi, onaj drugi odlazi, kao
voda kroz prste. S druge strane, ovaj
drugi Život...!"[2]

„Izaberi život." Ovim snažnim
riječima iz Ponovljenog zakona i
njihovim tisuću odjeka u
Evanđelju[3] Gospodin svakome od
nas govori da nas je stvorio da
živimo, da budemo sretni. I pita:
Hoćeš li izabrati mene? Hoćeš li
izabrati Život? To su “mali” otkrili i
odabrali. Oni znaju da beskrajna
želja za životom koju nose u sebi
dolazi od Boga i vodi k njemu. I ne
žele ništa drugo. Oni razumiju da
trijumfirati u životu, uspjeti u životu



znači dopustiti da ih ispuni Božja
ljubav i zatim je velikodušno dijeliti.
Govoreći o Mariji, Martinoj sestri,
Isus će reći da je „bolji dio izabrala" i
da joj se „neće oduzeti" (Lk 10,42). A
svoje će učenike utješiti sličnim
jamstvom: „Ne boj se više, stado
malo, jer svidjelo se Ocu vašemu dati
vam kraljevstvo" (Lk 12,32). „Maleni“
žive od Boga; to je ono što ih čini
velikima. Svetost je živjeti od Boga i
od Boga za druge.

Svetost je u davanju, a još više u
"primanju"

Kad promatramo živote svetaca,
"malenih" koji su odabrali Život, ne
čudi što nam odmah pada na pamet
odricanje, borba i "umanjivanje"
njihove svetosti. Doista, sveci se
nužno suprotstavljaju mnogim
nepovoljnim silama. Isus nam je
pripravio put i rekao nam je da će se
to dogoditi: „U svijetu ćete imati
nevolje" (Iv 16,33); „Ako su mene



progonili, i vas će progoniti“ (Iv
15,20); „Sotona je tražio da vas sve
rešeta kao pšenicu“ (Lk 22,31). Ne,
kršćanski život nije lak, ali nisu laki
ni drugi oblici života na zemlji:
uvijek su potrebni žrtva, odricanje i
borba za bezbroj više ili manje
uzvišenih ciljeva.

„Dok vodimo ovu bitku, koja će
trajati do dana kada umremo, ne
možemo isključiti mogućnost da
neprijatelji i iznutra i izvana mogu
napasti velikom silom."[4] U sebi
nalazimo različite oblike otpora
Božjoj ljubavi, ali svaki naš potez, da
bi ostali vjerni, uključuje "gubljenje
stvari". Odričemo se nadzora nad
svime u svom životu, odustajemo od
udovoljavanja svakom hiru, izlažemo
se tuđem negodovanju, uzimamo
svoje križeve… „Kada se prepustimo
u Božje ruke, on nam često dopušta
da okusimo tugu, samoću,
protivljenje, klevetu, ismijavanje." [5]
Sigurno gubimo mnoge elemente



onoga što svijet naziva "životom".
Međutim, tko izgubi svoj život na
ovaj način, ne ostavlja ga u ništavilu,
nego u Bogu. „Tko hoće život svoj
spasiti, izgubit će ga, a tko izgubi
život svoj poradi mene, naći će
ga“ (Mt 16,25). Sveci se "gube" u
Bogu, a time se, upravo, počinju
"pronalaziti".

Što znači "pronaći" sebe u Bogu?
Sveti Ivan u svojoj prvoj poslanici
piše: „U ovome je ljubav, ne da smo
mi ljubili Boga, nego da je on ljubio
nas" (1 Iv 4,10). Grčki je izraz napisan
u posebnom vremenu, aoristu, što je
neka vrsta "otvorene prošlosti". To je
isto vrijeme koje se koristi i u
Marijinu i u Isusovu Magnificatu. Oni
govore o „djelima koja Gospodin više
puta čini u povijesti"[6], u našoj
osobnoj povijesti. Sveti Ivan ne kaže
da me Bog jednom zauvijek volio u
prošlosti, nego da me Bog uvijek
ljubi. I svaki put kad istinski volim,



Bog je taj koji me ljubi i koji ljubi u
meni. Ovdje i sada.

Dakle, istina je da se svetac predaje i
"gubi život", ali još je istinitije - u
smislu da je to istina koja obuhvaća i
podupire prvo - da svetac "pronalazi"
Boga i "prima" cijelo svoje biće od
Boga, analogno tome kako Isus sebe
u potpunosti prima od Oca.[7] To je
tajni izvor ljubavi svetaca: to je
razlog zašto mogu živjeti na način
koji puki ljudski pogled doživljava
kao nemoguć i nepodnošljiv. Čak i
kada svakodnevno osjećaju svoju
ograničenost i slabost, oni idu
naprijed duše „uronjene u Boga,
pobožanstvenjene"; svaki od njih
„postaje žedan putnik koji otvara
usta vodama izvora."[8]

Isus govori svojim učenicima, koji ga
zbunjeno gledaju: „Imam hranu za
koju vi ne znate" (Iv 4,32). On živi da
vrši volju svoga Oca: to je njegov
život, to je njegova slava; ništa mu



više ne treba (usp. Iv 4,33-34). Samo
nekoliko trenutaka ranije rekao je
Samarićanki kraj bunara: „Kada bi
znala dar Božji i tko je taj koji ti
govori: 'Daj mi piti', ti bi ga zamolila i
on bi ti dao vode žive" (Iv 4,10).
Gospodin svakome od nas šapće isto.
Kad bi znao dar Božji, kad bi shvatio
što ti želim dati, ne bi tražio gutljaj
vode, niti tvoje vrijeme, snagu,
strpljenje i borbu: ti bi mene pitao, 
Gospodine, što trebaš? Ne biste više
mjerili niti izračunavali ono što
dajete Bogu jer biste shvatili da vam
se On daje svaki put kada vi nešto
date, koliko god malo bilo. Čak i ako
je to jedan novčić ili čaša vode, „Bog,
cijeli i potpuni"[9] vam se daje.

Možda sada razumijemo zašto
govorimo o predanju i odricanju
kada govorimo o svetosti. To je zbog
otpora unutar nas. Svijet je ranjen, a
naši odnosi su ranjeni jer su naša
srca ranjena. Ali iako je ovaj otpor
stvaran, on gubi snagu kada smo



ujedinjeni s Bogom. Davanje sebe
iznova i iznova iziskuje napor, ali
davanje je sadržano u daru koji
poznajemo, beskrajnoj ljubavi koja
nas grli. Božji muškarci i žene žive u
„paradoksalnom spoju blaženstva i
boli", [10] poput Isusa na križu.
Osjećaju duboku sigurnost da
primaju više nego što daju; njihova
duša „osjeća i zna da je pod
pogledom punim ljubavi, cijeli
dan."[11] Poput naše Blažene Majke,
oni znaju da Bog čini velike stvari u
njima (usp. Lk 1,49); da u njima voli
onaj koji uvijek prvi voli, izvor
ljubavi.

U konačnici, dakle, svetost se sastoji
od ulaska i ostajanja u „ljubavi
Presvetog Trojstva prema
čovjeku"[12] koja ima svoje izvorište
u Ocu i dopire do nas po Isusu,
ljubljenom, prvom ljubljenom: „Kao
što je Otac ljubio mene tako sam i ja
ljubio vas; ostanite u mojoj ljubavi.
" (Iv 15,9). Ljubav Očeva i Isusova u



kojoj želimo ostati je Duh Sveti: zato
ga nazivamo posvetiteljem [13] i
životvorcem [14]. „Sveci Božji? Svaki
je svetac remek-djelo milosti Duha
Svetoga!"[15]

Borba, blizina, misija

Ovi redovi ocrtavaju glavne ideje
serije članaka koja sada počinje.
Svako poglavlje pružit će različite
perspektive na putu do svetosti na
koji nas Bog poziva, svakoga na svoj
način: „zdesna, slijeva, cik-cak,
pješice, na konju..." [16] Središnje
teme serije mogu biti sažete u tri
riječi koje odražavaju glavna učenja
našeg Oca: borba, blizina, poslanje.
Sva tri motiva provlače se kroz seriju
od početka do kraja, jer su uvijek
prisutna na putu do Boga, no mogli
bismo na trenutak zastati da
razmislimo o razlogu redoslijeda. Na
tom putu temeljna je Božja ljubav
prema nama.



Ne trebamo inzistirati na naivnosti
uvjerenja da možemo živjeti slobodni
od Boga bez susreta s unutarnjim i
vanjskim otporom. To možda nije
skriveni pokretač puta do svetosti ili
čak njegova početna točka, ali borba
se ubrzo pojavljuje: „Sine moj, ako
želiš služiti Gospodu, pripravi dušu
svoju na kušnju.

Učvrsti svoje srce i budi jak i ne nagli
kad napast dođe." (Sir 2,1-2). Kušnje,
iskušenja i borbe neizbježni su u
svijetu ranjenom grijehom.
„Kraljevstvo nebesko silom se probija
i nasilnici ga grabe“ (Mt 11,12).
Započinjanje naših razmišljanja
ovdje pomaže nam da se pozabavimo
pretjerano naivnim i idealističkim
pogledom na put u nebo. Ali bilo bi
jednako naivno i površno misliti da
se svetost prvenstveno sastoji od
borbe. Svetost se sastoji u tome da
živimo od Boga i dopustimo mu da
živi u nama (usp. Gal 2,20).



„Bog je uvijek blizu nas. [...] On je tu
poput Oca punog ljubavi. Voli
svakoga od nas više nego što sve
majke na svijetu mogu voljeti svoju
djecu — pomaže nam, nadahnjuje
nas, blagoslivlja... i oprašta." [17]
Božja nam blizina jamči da nas čuje
u molitvi i u svakom trenutku. On
nam to također pokazuje kroz našu
braću i sestre u vjeri, kroz
prijateljstvo, duhovnu pratnju i
sakramente... Kršćani uvijek znaju
biti blisko praćeni Bogom i svojom
braćom i sestrama; uvijek smo kod
kuće. To nas pak zbližava s drugima,
kako bismo mogli dijeliti toplinu
doma koji smo dobili. Blažena
Guadalupe je to doživjela, kao i
mnogi drugi: „Njezino pouzdanje u
Božju blizinu i njegovu ljubav prema
njoj ispunilo ju je jednostavnošću i
spokojem i učinilo da se ne boji
svojih pogrešaka i mana, tako da je
uvijek mogla napredovati, stavljajući
ljubav prema Bogu i drugima u
sve." [18]



Put do svetosti nije, dakle, usamljeni
put, niti je individualistički projekt
samospasenja. Sve u kršćanskom
životu govori o odnosu i obitelji.
Gospodin, naša braća i sestre, naša
djeca, naši roditelji, naši prijatelji,
naši kolege... razlog su našeg truda i
naših pobjeda. Da nije bilo njih,
možda bismo se prestali boriti.
Možda bismo i odustali, ali znamo
da, kao što mi možemo računati na
njihovu podršku, oni računaju na
nas: trebaju nas. „Ja sam misija na
ovoj zemlji; to je razlog zašto sam
ovdje na ovom svijetu. Moramo se
smatrati zapečaćenima, čak i žigom,
ovom misijom donošenja svjetla,
blagoslova, oživljavanja, podizanja,
iscjeljivanja i oslobađanja." [19] Tako
su živjeli sveci: za Boga i od Boga; za
druge i od drugih.

* * *

Kada je sveti Josemaría razmišljao o
odredištu našeg putovanja, zamišljao



je trenutak kada će „sva Božja
veličina, sva Božja mudrost i sva
Božja ljepota, sva vibracija, sva boja,
sav sklad" biti izlivena u „tu malu
glinenu posudu koja je svatko od
nas." [20] I on je zakoračio u stranu,
zamišljajući svoju djecu kako se
penju još više od njega: „Imam
slabost, a to je da te jako volim.
Mislim da će se moje nebo sastojati
od toga da se provučem kroz mala
vrata i stanem u kut, gledajući i
ljubeći Presveto Trojstvo, a odatle ću,
skriven, vidjeti svoje kćeri i sinove
vrlo visoko, vrlo blizu Boga."[21]

[1]. A. Luciani (Blaženi Ivan Pavao I.),
«In reasone del restauro dell'organo
della chiesa di Canale d'Agordo», u
Opera Omnia, sv. 9, EMP, Padova
1989, str. 457.



[2]. Sveti Josemaría, bilješke s
obiteljskog okupljanja, 7-VI-1975,
citirano u S. Bernal, Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Apuntes sobre la vida del Fundador
del Opus Dei; Rialp, Madrid 1980., 6.
izdanje, str. 174. Cfr. također, na
primjer, Put, br. 218, 255, 399, 737;
Brazda, br. 817; Kovačnica, br. 777,
818.

[3]. To je jedna od glavnih niti koja se
provlači kroz Evanđelje po Ivanu.
Cfr. na primjer razgovor sa
Samaritankom (Iv 4,10-14) i Martom
(Iv 11,25-27); usp. također Iv 5,39-40;
7:37-39; 10:10.

[4]. Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
br. 214.

[5]. Ibid, br. 301.

[6]. Benedikt XVI., audijencija, 15-
II-2006.



[7]. Cfr. Lk 10,22; Iv 5,26; 17:24; Ps
2,7.

[8]. Prijatelji Božji, n. 310.

[9]. Prijatelji Božji, n. 111.

[10]. Sveti Ivan Pavao II., Apostolsko
pismo Novo millennio ineunte (6-
I-2001), br. 27.

[11]. Prijatelji Božji, n. 307.

[12]. Sveti Josemaría, Susret s
Kristom, br. 85.

[13]. Cfr. Katekizam Katoličke Crkve,
br. 739.

[14]. Cfr. Rimski misal, Nicejsko-
carigradsko vjerovanje; Katekizam,
br. 202.

[15]. Sveti Ivan XXIII., Nagovor, 5-
VI-1960.



[16]. Sveti Josemaría, citiran u A.
Sastre, Tiempo de caminar, Rialp,
Madrid 1989., str. 252.

[17]. Put, br. 267.

[18]. F. Ocáriz, "Guadalupe: un
camino al cielo en la vida cotidiana,"
ABC, 13-V-2019.

[19]. Franjo, Evangelii gaudium, br.
273.

[20]. Sveti Josemaría, bilješke s
obiteljskog okupljanja, 20-X-1968,
citirano u A. Sastre, Tiempo de
caminar, str. 625.

[21]. Sveti Josemaría, bilješke s
obiteljskog okupljanja, 5-IV-1970,
citirano u A. Sastre, Tiempo de
caminar, str. 625.

Carlos Ayxelà



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/borba-blizina-misija-1-
izaberi-zivot/ (18.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-1-izaberi-zivot/
https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-1-izaberi-zivot/
https://opusdei.org/hr-hr/article/borba-blizina-misija-1-izaberi-zivot/

	Borba, blizina, misija (1): „Izaberi život"

