
opusdei.org

Bonton

Pristojno vladanje daje nešto
nužno za život u društvu, učeći
nas kako biti čovječan i uljudan
prema drugima. Ljubaznost i
pristojnost su „mlađe sestre“
drugih i većih krjeposti.

13.04.2015.

Ako se uzme u obzir kako se su se
manire razvijale tijekom vremena ili
kako se razlikuju od jedne zemlje do
druge, moglo bi se zaključiti da su
one čisto stvar dogovora i da se stoga
mogu po volji mijenjati ili čak i kršiti.
Ipak, čini se da određeni osnovni



vidovi ljubaznosti ostaju
nepromijenjeni. Svi smo čuli izraze
poput: „Po njegovom držanju vidi se
da je iz dobre obitelji,“ ili „Dobro li
odgojenog djeteta!“

Ljudske krjeposti podupiru
nadnaravne krjeposti i čine temelj
ljudskih ponašanja i običaja koje se
uobičajeno naziva pristojnošću
odnosno dobrim vladanjem. Možda
se susretljivost koja potiče ugodna
društvena ophođenja i ne može se
označiti najvažnijom krjepošću. Ali
ona potiče srdačnost, empatiju i
razumijevanje koji su toliko važni u
našem ophođenju s drugima.

Pristojno vladanje daje nešto nužno
za život u društvu, učeći nas kako biti
čovječan i uljudan prema drugima.
Ljubaznost, srdačnost i pristojnost su
„mlađe sestre“ drugih i većih
krjeposti. Ali njihova posebnost
nalazi se u činjenici da bi bez njih
naša ophođenja s drugima postala



neugodna. Štoviše, gruba i
neljubazna osoba teško može ispuniti
zahtjeve ljubavi.

Gledajući u Isusa

Možda smo se u nekom trenutku
zapitali, nakon što smo nešto loše
napravili: „Što će ljudi misliti o
meni?“ ili „Zašto sam to učinio?“ ili
„Koliko sam loše izgledao!“

Evanđelje nam prenosi odlomak koji
opisuje dva suprotna stajališta: prvo
jedne „ugledne“ osobe iz tog
vremena, i drugo žene grješnice.[1]
Farizej Šimun organizirao je večeru
dostojnu statusa onoga kojeg je
pozvao, osobe smatrane prorokom.
Zasigurno je razmišljao o rasporedu
sjedenja gostiju, posluživanju jela,
samom jelovniku i temama
razgovora koje će započeti u
razgovoru s Učiteljem. Htio je dobro
izgledati pred ljudima koji su bili
njegovi glavni gosti. Ali previdio je



neke manje točke profinjenosti koje
je naš Gospodin primjetio.

Vidiš li ovu ženu?Uđoh ti u kući, nisi
mi vodom noge polio, a ona mi
suzama noge oblila i kosom ih svojom
otrla. Poljupca mi nisi dao, a ona,
otkako uđe, ne presta mi noge
cjelivati. Uljem mi glave nisi pomazao,
a ona mi pomašću noge pomaza.[2]

Na prvi pogled ovo se mogu činiti
kao beznačajni detalji. Ipak, Isus,
savršeni Bog i savršeni čovjek,
primjećuje njihovu odsutnost. Sv.
Josemaría, koji je duboko razmatrao
stvarnost Utjelovljenja Sina Božjega,
komentira ovaj odlomak: Isus „dolazi
spasiti narav, a ne je uništiti. Od
njega mi učimo da je nekršćanski
loše se ponašati prema našim
bližnjima, zato jer su oni Božja
stvorenja, napravljena na njegovu
sliku i priliku (Post 1, 26).“[3]

Ovdje vidimo praktično učenje za
one koji žele posvećivati, i težiti ka



svetošću, na svim raznovrsnim
životnim putevima. Čak i više sada
kada je ljudska narav, sa svojim
težnjama i sposobnostima, uzvišena
od strane našeg Gospodina. Nema
apsolutno ničega, bez obzira koliko
se činilo malenim ili trivijalnim, što
se ne bi moglo prikazati Gospodinu: 
Dakle, ili jeli, ili pili, ili drugo što činili,
sve na slavu Božju činite.[4] Sve
poštene aktivnosti su sada
otkupljene, i kada se izvršavaju u
jedinstvu s Njim, mogu biti
suotkupiteljske.

Krjeposti su osobne, one se odnose
na osobu; ali je lako uvidjeti da
nijedna osoba nije u potpunosti
autonoman ili izoliran dio. Živimo u
odnosu na naš svijet i koegzistiramo
s drugim osobama. Mi smo neovisni,
ali istovremeno ovisni jedan o
drugome: „Mi uvijek ili pomažemo ili
odmažemo jedni drugima. Mi smo
karike u istom lancu.“[5]



Krjeposti stoga imaju i društvenu
dimenziju. Krjeposti nisu za
šepurenje ili unaprjeđivanje vlastitog
ega, već su u konačnici tu za druge.
Zašto se s nekim ljudima osjećamo
ugodno, a s drugima možda manje?
Najvjerojatnije je to zato što nas ta
osoba sluša i naizgled razumije; on ili
ona nisu u žurbi već pružaju spokoj,
nisu bahati već daju prijedloge i
pokazuju poštovanje prema nama;
oni su diskretni i ne postavljaju
pitanja isključivo iz znatiželje.

Svatko tko zna kako se slagati s
drugima, dijeliti, nuditi, iskazivati
dobrodošlicu, širiti mir, je na putu da
postane uistinu krjepostan. Isus nas
uči da kada nedostaju određeni
uvjeti, razgrađuju se ljubazna
društvena ophođenja. Biti ljubazan s
drugima jest možda najbolji oblik
upoznavanja. I ono što bi se moglo
nazvati „krjepostima društvenog
ophođenja“ jest preduvjet i postolje
za dragulj ljubavi.



Ponašanje za stolom

Danas postaje sve češće i češće, u
svakom dijelu društva, da otac i
majka rade izvan doma. Često su oba
izvora prihoda potrebna kako bi se
spojio kraj s krajem. Poteškoće
uzrokovane voznim redovima i
putovanjima kako bi se provelo
zajedničko vrijeme s obitelji često su
poprilično zastrašujuće.

To ne znači da su u prošlim
vremenima, kada je bilo lakše jesti
kao obitelj, ta okupljanja uvijek
prolazila glatko, bilo da je riječ o
nesuglasicama među djecom ili
njihovo prigovaranje oko hrane te
roditeljsko prekoravanje... Slično
onome što se i danas događa budući
da su se stvari u osnovi vrlo malo
promijenile. Ali sada, za razliku od
onda, radi se o iskorištavanju
mogućnosti koje život pruža i težnje
ka preoblikovanju preprjeka u
prilike za izgradnju osobe.



Koliko često smo se uistinu potrudili,
primjerice, pretvoriti večernji obrok
tijekom tjedna odnosno obroke
tijekom vikenda u obiteljska
okupljanja? Sociolozi su izvršili
studije koje govore da dječaci i
djevojčice označavaju kućicu jesti
kao obitelj kao sebi najvažniju stvar.
Biti s onima koji nas vole, dijeliti, biti
shvaćen, su načini učenja društvenog
ophođenja, učenja davanje sebe
drugima. Time se jačaju odnosi
između članova obitelji i roditeljima
se otvaraju neformalne prilike za
bolje upoznavanje vlastite djece i
predviđanje mogućih poteškoća.

Koliko mnogo prilika se pruža za
vrijeme obiteljskih obroka za
naglašavanje manjih primjera
pristojnosti: „Bio bih ti zahvalan ako
možeš dodati sol.“ „Jesi li oprao ruke
prije nego što si sjeo?“ „Sjedi
uspravno i nemoj križati noge dok
jedeš.“ „Možeš li pomoći bratu da
postavi (ili pospremi) stol?“ „Kruh se



ne baca.“ „Pravilno drži
vilicu.“ „Nareži meso na manje
komadiće i ne govori punih usta.“
“Trebaš jesti ne samo želucem, već i
svojom glavom, jedeći sve što si uzeo,
sviđalo ti se ili ne.“ „Juhu treba
podignuti do usta, a ne usta spuštati
do tanjura.“ „Ne proizvodi zvukove
dok piješ.“ „Ne pij s laktom na stolu.“

Neke od ovih uputa mogu se
mijenjati ovisno o mjestu, ali većina
ih je univerzalna. Mogu se činiti
pomalo negativnima, iako nema
potrebe da ih se svo vrijeme sve
nabraja. Ali kada ih se gleda kao
pozitivne tvrdnje, one odražavaju
obzir kojeg smo dužni pokazati
drugima. One su sitnice koje očituju
pristojnost, ljubaznost i higijenu;
trud da se obrok učini prijatan
drugima.

Za vrijeme obroka osoba može
naučiti osnovne točke dobrog odgoja
poput one koliko si treba servirati



budući da i ostali čekaju na hranu; te
također izbjegavati jesti izvan
vremena za obrok te time i više
cijeniti hranu koju prima. Štoviše,
zajedničko jedenje nije samo
društvena stvarnost. Ona je i kultura
u svom najplemenitijem i
najrigoroznijem značenju.

Kultura, kao što su mnogi autori
naglasili, je povezana s kultom
odnosno štovanjem. Davanje dužnog
štovanja Bogu pripada ljudskoj
naravi i ujedno se pretvara u kulturu
kada se izražava u običajima i
institucijama. Kako je divan način za
podati svu slavu Bogu kada „ritualu“
obroka prethodi molitva; kada
zazivamo Božji blagoslov na obitelj i
darove koje ćemo primiti; kada mu
zahvaljujemo za svagdašnji kruh i
molimo za one koji su ga pripremili i
one koji žive u oskudici.

Izreći zahvalu običaj je koji pomaže u
domu približiti stvarnost da je Bog



stalno uz nas, učeći nas kako se
zahvaliti za ono što primamo, i za
poštivati druge u našim
svakodnevnim ophođenjima.

Održavanje dobrog tona

Za stolom i tijekom obiteljskih
okupljanja djecu se priprema za
život u društvu. Znati kada se
uključiti u razgovor odnosno čekati
svoj red i učenje kako se pristojno
odijevati su sve vidovi življenja
zajedno s drugima.

Važno je znati odijevati se u skladu s
prilikom. Lijep izgled nije toliko
pitanje nošenja skupe odjeće ili
marki, koliko nošenja čiste i dobro
izglačane odjeće. Djeca i ovo uče kod
kuće, gledajući roditelje koji se u
svakom trenutku ponašaju s
elegancijom i diskrecijom. Nije isto
prisustvovati svečanoj večeri ili biti s
prijateljima u intimnosti obitelji. Nije
svejedno ako se hodnicima kuće šeta



bilo kako ili ako se kućni ogrtač
oblači čim se izađe iz kreveta.

Obiteljska okupljanja i zajednički
obroci također omogućuju djeci da
ispričaju svoje male doživljaje u
školi, a roditeljima da komentiraju ili
daju kriterije za određeno ponašanje.
Ovo su prilike za podijeliti interese,
za oduševiti se za nadolazeći
planinarski izlet ili povijest, za
upoznati djecu s očaravajućom
umjetnošću pričanja priča. Izleti ili
posjeti mjestima umjetnosti mogu se
planirati, a vidovi obiteljskih,
vjerskih, domoljubnih ili kulturnih
tradicija se malo pomalo mogu
prenijeti. Djeca se uče govoriti bez
povisivanja tona ili vikanja te,
važnije, uče se slušati i ne prekidati
nit razgovora, ne nametati svoju
točku gledanja ili svoje zahtjeve.

U obitelji se učimo paziti na druge
kroz male točke profinjenosti. Nitko
se ne pojavljuje loše odjeven



odnosno ne jede proždirući hranu.
Svatko dodaje paladanj i pozorno
prati što drugome treba. Kruh ili
voda se nudi drugom članu obitelji
prije posluživanja sebi, te se zauzvrat
prima „hvala“ budući da zahvalnost
potiče slogu, a sloga potiče vedrinu i
osmijeh.

Poslije ugodnog obiteljskog obroka
mi smo sretniji, ne samo
psihološkom srećom zdrave
životinje,[6] već zato što smo
podijelili svoju intimu s onima koje
najviše volimo. Bili smo obogaćeni
osobno i moralno.

Ovakvi načini ponašanja pomažu
nam izgraditi nutrinu, usmjeriti nas
pred Bogom i drugima. Zreo
muškarac ili žena ukorijenjeni su u
stvarnosti. Oni su naučili poštivati
sebe, biti gospodari svoje duše i
tijela. Ponašaju se prirodno,
razborito i odmjereno u svakoj
situaciji. S pouzdanjem ustraju u



prijateljstvu, radu, u ciljevima koje
su si postavili, jer su više od
primanja sposobni davati. U
konačnici, naučili su biti velikodušni.

J.M.Martin

Fusnote:

[1] Usp. Lk 7, 36ff.

[2] Lk 7, 44 – 46.

[3] Sv. Josemaria, Prijatelji Božji, 73.

[4] 1 Kor 10, 31.

[5] Prijatelji Božji, 76.

[6] Sv. Josemaria, Razgovori, br. 100.

[7] Usp. sv. Josemaria, Put, 659.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/bonton/ (2.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/bonton/
https://opusdei.org/hr-hr/article/bonton/

	Bonton
	Gledajući u Isusa
	Ponašanje za stolom
	Održavanje dobrog tona


