
opusdei.org

Bog koji dopušta zlo i
patnju

Zašto zlo postoji? Koji je smisao
patnje? Zašto Bog dopušta zlo?
To su ona pitanja koja si svaka
osoba postavi u nekom
trenutku svoga života. Odnose
se na jednu od najvećih tajni o
čovjeku.

24.04.2020.

Postojanje zla u svijetu, naročito u
njegovim najokrutnijim i
najnerazumljivijim oblicima, jedno je
od najčešćih razloga za napuštanje
vjere. Suočeni s događajima koji se



čine tako očito nepravedni i
besmisleni i u odnosu na koje se
osjećamo bespomoćni, potpuno
prirodno je da se pitamo kako Bog to
može dopustiti. Zašto Bog, koji je
dobar, koji je svemoguć, dopušta da
se takva zla događaju? Zašto se
jednostavne osobe, koje već nose
teško breme u životu, moraju nositi s
dramom nepredviđene tragedije, kao
što je prirodna katastrofa? Zašto Bog
ne intervenira? Pitanja su to koja ne
upućujemo svijetu, a ni našim
bližnjima, već Bogu, jer ispovijedamo
da je On Stvoritelj i Gospodar svijeta
[1].

Ta pitanja, na neki način, nadilaze
granice Otkrivenja i zadiru u tajnu o
samome Bogu; na kraju krajeva,
nema ništa u stvaranju što bi moglo
izmaknuti Božjoj mudrosti i volji.
Jednako kao što ne možemo pojmiti
beskrajnu Božju dobrotu, također ne
možemo potpuno dokučiti njegove
planove. Zbog toga je, mnogo puta,



najbolji stav koji možemo imati u
odnosu na dobro ili zlo potpuno
povjerenje i predanje Bogu, koji
uvijek zna više i može više.

Ali također je prirodno da
pokušavamo rasvijetliti tamnu tajnu
zla, da se vjera ne bi ugasila zbog
životnih iskustava, nego da, baš u tim
trenucima, nastavi biti jasno svjetlo
na našem putu, »svjetlo mojoj
stazi« (Ps 119, 105).

Zlo proizlazi iz dane slobode

Bog nije stvorio zatvoren svijet,
kojem bi samo On imao pristup, niti
je stvorio savršen svijet. Stvorio ga je
da bude otvoren brojnim
mogućnostima i podložan
usavršavanju; stvorio je muškarce i
žene da ga nastane i nadopunjavaju
svojom mudrošću. Učinio nas je
inteligentnima i slobodnima i dao
nam je prostor da razvijamo te
talente. U tom smislu Bog nas, kada
nas je pozvao u život, dovodi u



kušnju: daje nam zadatak da činimo
dobro sukladno svojim
mogućnostima. To je, često, naporan
zadatak. »Trgujte dok ne dođem« (Lk
19, 13): kao u poznatoj paraboli o
Isusu, talenti se ne mogu zakopati ili
sakriti: svatko je pozvan učiniti
plodnim svoj život, razviti ono što
smo dobili. Ali često to ne radimo, ili
čak radimo suprotno, snujemo i
radimo loše stvari: često smo krivi.

Čovječanstvo je takvo bilo od
početka, od onog čina koji je bio
sjeme svih ostalih zala. Sve što je zlo
u svijetu vrti se oko ovoga: loša
upotreba slobode, mogućnost da
uništavamo Božja djela: u nama
samima, u drugima, u prirodi. Kada
tako činimo, udaljavamo se od Boga,
naše srce postaje sve tamnije, i čak
možemo učiniti da se naš život ili
život drugih pretvori u pakao. Ovo je
istinsko zlo, kojeg se najviše trebamo
bojati: grijeh. Iz njega proizlaze sva
druga zla, na ovaj ili onaj način.



Patnja kao kušnja ili pročišćenje

Ali, je li onda zlo uvijek neposredan
rezultat krivnje? Prvo treba
razjasniti što je zlo. U sebi nije ništa
više nego druga strana dobra, strana
koja se u stvarnosti očituje kada
nema dobra, kada nije ono što bi
trebalo biti i kada nema onoga čega
bi trebalo biti. Zlo je odsustvo, nema
pozitivan entitet, to je negativnost i
mora se nakačiti na dobro da bi
postojalo [2]. Patimo kada iskusimo
to odsustvo dobra. Uostalom, krivnja,
naša ili tuđa, uvijek stvara štetu;
međutim, nije da je, uvijek kada
trpimo neku štetu, to zato što smo
krivi.

U Svetom pismu knjiga o Jobu
temeljito razrađuje ovaj problem.
Jobovi prijatelji žele ga uvjeriti da su
nesreće koje mu je Gospodin poslao
posljedica njegovih grijeha, njegove
nepravde. Iako je nerijetko tako, jer
prekršaji zaslužuju kaznu ― nešto



logično prema ljudskom i Božjem
zakonu ―, Jobov slučaj nam
pokazuje da također pravedni i
nevini pate. Referirajući se na ovu
svetu knjigu, sveti Ivan Pavao II.
napisao je: »Ako je istina da patnja
ima smisla kao kazna kada je
povezana s krivnjom, nije istina,
naprotiv, da je svaka patnja
posljedica krivnje i da ima aspekt
kazne« [3]. Zapravo, za Joba je
njegova patnja značila kušnju
njegove vjere, iz koje je izašao
osnažen. U određenim situacijama,
Bog nas kuša, ali uvijek nam daje
milost da pobijedimo i traži način
kako bismo mogli rasti u ljubavi, što
je konačan smisao dobra.

U drugim slučajevima patnja ima
smisao pročišćenja. Tako se dogodilo
s Izraelom u Mojsijevo vrijeme, kada
je narod bio nestalan i hirovit. Bog ga
je pročistio dugim putovanjem kroz
pustinju i tako ga je formirao dok
nije postao sposoban ući u obećanu



zemlju i priznati vjernost Božjoj
riječi. Često, patnja poprima ― u
Božanskoj providnosti ― sličnu
vrijednost, pročišćavajuću. Postoje
osobe koje si, predane energičnosti
života, ne postavljaju ključna pitanja
dok ih neka bolest, ekonomska ili
obiteljska kriza, ne navede da se
malo dublje preispitaju. I često se
dogodi neka promjena, preobraćenje,
poboljšanje, ili otvorenost za potrebe
bližnjega. Tada je patnja također
Božja pedagogija, jer ne želi da se
čovjek izgubi, da se istroši u
zadovoljstvima na putu ili u
svjetovnim željama. Stoga, iako
postoji mjera zla u svačijem život s
kojom božanska Providnost računa,
to zlo se na kraju očituje kao sredstvo
u službi čovjekova dobra.

Patnja u prirodi

Gledajući iz ovoga kuta, određeno
značenje također poprima naravna
patnja, ona koja je prisutna i kao



ucrtana u naše stvoreno okruženje:
napor u rastu da znamo više i
razvijamo se, prolaznost bića, koja
stare i umiru, manjak harmonije u
prirodnim fenomenima (koji se
nameću remeteći red stvaranja).
Patimo jer ne možemo izbjeći,
ovladati ni kontrolirati, da su ovdje,
ucrtani u prirodu.

Ponekad se radi o zlima koja su
neophodna da bi mogla opstati neka
druga dobra. Sveti Toma uzima za
primjer lava koji ne bi mogao
sačuvati svoj život ako ne ulovi
magarca ili neku drugu životinju [4].
Ali, često, su nam skrivena dobra
koja mogu biti povezana s tragičnim
događajima u prirodi. Nije lako
shvatiti zašto ih Bog dopušta ni zašto
je stvorio svemir kojeg sačinjava
razaranje i koji, ponekad, ne izgleda
kao da je vođen Dobrotom i
Ljubavlju. Moguće svjetlo dolazi od
razmatranja da, općenito, razaranje
uzrokovano prirodnim fenomenima



ima veze, prema stvarajućem planu,
s našom slobodom i sposobnošću da
odbijemo Boga.

Stanište u kojem živimo i koje nas
tako često oduševljava svojom
ljepotom ― fizički svijet ― može se
također pretvoriti u užasno mjesto,
na sličan način kao što naše srce,
stvoreno kako bi voljelo Boga i nosilo
Nebo u sebi, može također postati
tužno i tamno mjesto: ako ga napusti,
ako dopusti da proklija sjemenje koje
sije đavao. Tako da, kada
kontempliramo neukrotivu prirodu
koja uzrokuje razaranje bez obzira i
nagovještaja, trebamo razmisliti da
nam Gospodin u tome predstavlja
figuru svijeta u kojem ne može
kraljevati i srca koje odbija ljubav i
pravdu. Dubok odnos između
Stvaranja i čovjeka, koji je bio
odabran da bude onaj koji će ga
nadzirati (usp. Izl 2, 15), očituje se i u
ovom neredu.



Ljudi i također »sve stvorenje
zajedno uzdiše i muči se u
porođajnim bolima« (Rim 8, 22), jer
sudjeluje u stvaralačkom i
otkupiteljskom Božjem planu. Ono
također »u nadi da će se osloboditi
robovanja pokvarljivosti da sudjeluje
u slobodi i slavi djece Božje« (Rim 8,
21).

Otkupljujuća patnja

Ali bez ikakve sumnje, ono što na
najbolji mogući način rasvjetljava
smisao zla je Isusov Križ. I uz njegov
Križ, Uskrsnuće. Njegov Križ nam
pokazuje da patnja može biti znak i
kušnja ljubavi. Osim toga, može biti
put za uništenje grijeha. Jer na
Isusovu Križu Božja ljubav je
otkupila grijehe cijeloga svijeta.
Grijeh ne pruža otpor, ne može
pružiti otpor, ljubavi koja se priginje
i ponizuje zbog grešnikova dobra.
Kao što kaže poznati junak kojeg je
Dostojevski stvorio, »poniznost



ljubavi je prekrasna snaga, moćnija
od svih, s kojom se ništa ne može
mjeriti« [5].

Na Križu, Isusova patnja je
otkupljujuća jer njegova ljubav
prema Ocu i prema ljudima, suočena
s odbijanjem i nepravdom, ne
uzmiče. On je dao svoj život za
grešnike, služio im je svojim
potpunim predanjem i tako se njegov
Križ pretvorio u izvor života za njih.

Naše patnje također mogu biti
otkupljujuće, kada su plod ljubavi ili
se transformiraju zbog ljubavi. Tada
sudjeluju u Kristovu Križu. Kao što je
podučavao sveti Josemaría, patnja je
izvor života: unutarnjeg života i
milosti za pojedinca i za ostale [6].
Zapravo, nije patnja kao takva ono
što otkupljuje, već milosrđe koje je u
njoj prisutno.

Preko ljudi ljubav ima mogućnost
oblikovati život: majka koja ne štedi
truda za sreću svoje djece, brat koji



se žrtvuje radi brata u potrebi, vojnik
koji riskira život radi svoje brigade.
To su primjeri koji ostaju u pamćenju
i veličaju svoje protagoniste. Kada je
takva ljubav inspirirana i utemeljena
u vjeri, onda, osim što je nešto
prekrasno, također je božanska:
sudionik je Križa i sredstvo milosrđa
koje proizlazi od Krista. Ondje se zlo
transformira u dobro, preko
djelovanja Duha Svetoga, dara koji
proizlazi iz Kristova Križa.

Posljednja karta

Ali svemu što je dosada rečeno, kako
bi se pokušalo objasniti smisao zla,
moglo bi se nadodati jedno završno
razmatranje. A radi se o tome da,
iako je je zlo prisutno u čovjekovu
životu na zemlji, Bog uvijek ima u
svojim rukama posljednju kartu,
uvijek je posljednji igrač u životu
svakoga od nas. Bog nas voli, cijeni, i
zato uvijek čuva posljednju kartu,
koja je nada svijeta: njegova



svemoguća stvaralačka ljubav.
Ljubav koja se također očituje u
uskrsnuću Isusa Krista.

Ma koliko velike i nerazumljive
mogle biti životne drame, mnogo
veća je stvaralačka i obnavljajuća
moć Božja. Život je probni period i,
kada se završi, započinje ono što je
konačno. Ovaj svijet je prolazan. S
njim se događa isto što i s
koncertnom probom: možda je netko
zaboravio instrument, onaj drugi nije
dobro naučio partituru, a onaj treći
instrument je neugođen. Tome služe
probe. Treba ugoditi i uskladiti
instrumente, prilagoditi se glavnom
dirigentu orkestra. Naposljetku, stiže
veliki dan, kada je sve spremno,
koncert se održava u veličanstvenoj
sali, u sveopćem veselju.

Kristov život ne pokazuje samo
ljubav Božju, već i njegovu moć, moć
da nadoknadi sve ono što nije bilo
pravedno, kada se činilo da Bog nije



bio prisutan, tamo gdje je dopustio
da zlo i bol idu puno dalje, nego što
smo to tada bili sposobni razumjeti.
Isus je također doživio trenutak
napuštenosti (usp. Mk 15, 34),
propatio ga je s ljubavlju i Križu je
uslijedila vječna slava. Posljednja
knjiga Pisma, Otkrivenje, govori nam
o Bogu koji »otrt će im svaku suzu s
očiju« (Otk 21, 4) jer On sve čini
novim (usp. Otk 21, 5) i bit će izvor
neizmjerne sreće.

Kako pomoći onima koji pate?

U mnogim situacijama, u dodiru s
tuđom boli osjećamo se bespomoćni i
možemo samo napraviti ono što i
milosrdni Samaritanac (usp. Lk 10,
25-37): ponuditi nježnost, saslušati,
pratiti, biti tu, takoreći, ne proći
samo ne obazirući se. Neka
umjetnička djela prikazuju
milosrdnog Samaritanca i ranjenog
čovjeka s istim licem. Može se
interpretirati kao da Krist liječi i, u



isto vrijeme, biva izliječen. Svatko od
nas je, ili može biti, milosrdni
Samaritanac koji liječi tuđe rane i u
tom trenutku smo Krist. Ponekad
također trebamo nekoga da nas
izliječi jer nas je nešto povrijedilo ―
ružan pogled, ružan odgovor,
prijatelji koji nas je ostavio ― i
bivamo izliječeni preko milosrdnog
Samaritanca, koji može biti sam Krist
kada Mu priteknemo u molitvi ili
neka bliska osoba koja se pretvara u
Krista kada nas sluša. I mi smo Krist
za druge jer svatko od nas je slika i
prilika Božja.

Patnja uvijek ostaje misterij, ali
misterij koji nas spasiteljskim
djelovanjem Našeg Gospodina može
otvoriti prema drugima: »Na svim
stranama ima napuštene djece jer su
ih napustili kad su se rodili ili jer ih
je život napustio, obitelj, roditelji i ne
osjećaju obiteljsku ljubav. Kako
nadići to negativno iskustvo
napuštanja, odsustva ljubavi? Postoji



samo jedan lijek kako bi se nadišlo ta
iskustva: činiti ono što mi nismo
primili. Ako ti nisi bio shvaćen, imaj
razumijevanja s drugima. Ako nisi
primio ljubav, voli druge. Ako si
osjetio bol samoće, približi se onima
koji su sami. Tijelo se tijelom liječi i
Bog je postao tijelo da bi nas izliječio.
Činimo mi isto s drugima« [7].

Mnoge osobe su osjetile Božji dodir
upravo u najtežim trenucima:
gubavci o kojima je brinula sveta
Terezija iz Kalkute, oboljeli od
tuberkuloze kojima je materijalno i
duhovno pomagao sveti Josemaría ili
umirući o kojima je s ljubavlju i
poštovanjem brinuo sveti Camilo de
Lelis. Ovo nam također nešto govori
o misteriju boli u ljudskom
postojanju: to su trenuci u kojima se
duhovna dimenzija osobe može
snažno razviti ako dopusti da je
Gospodnja milost obuzme,
oplemenjujući čak i ona
najekstremnija stanja.



Antonio Ducay

[1] usp. Ivan Pavao II., Carta
Apostólica Salvifici Doloris
(Apostolsko pismo: Spasonosno
trpljenje), br. 9.

[2] usp. J. Ratzinger,Creer y vivir en
nuestra época (Vjerovati i živjeti u
našem vremenu), Barcelona 2005., str.
120.

[3] Ivan Pavao II., Carta Apostólica
Salvifici Doloris (Apostolsko pismo:
Spasonosno trpljenje), br. 11.

[4] usp. sveti Toma Akvinski, Summa
Theologiae (Teološka suma), I. dio, 48.
pitanje, članak 2 i 3

[5] Braća Karamazov, Colihue,
Buenos Aires 2006., str. 447.

[6] usp. sv. Josemaría, Via Crucis, XII.
postaja

[7] Papa Franjo, Discurso en el estadio
Kerasani de Nairobi (Govor na



stadionu Kerasani u Nairobiju), 27. XI.
2015.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/bog-koji-dopusta-zlo-i-
patnju/ (8.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/bog-koji-dopusta-zlo-i-patnju/
https://opusdei.org/hr-hr/article/bog-koji-dopusta-zlo-i-patnju/
https://opusdei.org/hr-hr/article/bog-koji-dopusta-zlo-i-patnju/

	Bog koji dopušta zlo i patnju

