opusdei.org

Bog koji dopusta zlo i
patnju

Zasto zlo postoji? Koji je smisao
patnje? Zasto Bog dopusta zlo?
To su ona pitanja koja si svaka
osoba postavi u nekom
trenutku svoga zivota. Odnose
se na jednu od najvecih tajni o
covjeku.

24.04.2020.

Postojanje zla u svijetu, narocito u
njegovim najokrutnijim i

od najcescih razloga za napustanje
vjere. SuocCeni s dogadajima koji se



Cine tako ocCito nepravedni i
besmisleni i u odnosu na koje se
osjecamo bespomoc¢ni, potpuno
prirodno je da se pitamo kako Bog to
moZe dopustiti. Zasto Bog, koji je
dobar, koji je svemoguc, dopusta da
se takva zla dogadaju? Zasto se
jednostavne osobe, koje ve¢ nose
teSko breme u Zivotu, moraju nositi s
dramom nepredvidene tragedije, kao
Sto je prirodna katastrofa? Zasto Bog
ne intervenira? Pitanja su to koja ne
upucujemo svijetu, a ni naSim
bliZnjima, vec Bogu, jer ispovijedamo
da je On Stvoritelj i Gospodar svijeta

[1].

Ta pitanja, na neki nacin, nadilaze
granice Otkrivenja i zadiru u tajnu o
samome Bogu; na kraju krajeva,
nema nista u stvaranju Sto bi moglo
izmaknuti Bozjoj mudrosti i volji.
Jednako kao Sto ne moZemo pojmiti
beskrajnu Bozju dobrotu, takoder ne
moZemo potpuno dokuciti njegove
planove. Zbog toga je, mnogo puta,



najbolji stav koji mozemo imati u
odnosu na dobro ili zlo potpuno
povjerenje i predanje Bogu, koji
uvijek zna viSe i moZe vise.

Ali takoder je prirodno da
pokusSavamo rasvijetliti tamnu tajnu
zla, da se vjera ne bi ugasila zbog
Zivotnih iskustava, nego da, bas u tim
trenucima, nastavi biti jasno svjetlo
na nasem putu, »svjetlo mojoj

stazi« (Ps 119, 105).

Zlo proizlazi iz dane slobode

Bog nije stvorio zatvoren svijet,
kojem bi samo On imao pristup, niti
je stvorio savrSen svijet. Stvorio ga je
da bude otvoren brojnim
mogucénostima i podloZan
usavrsavanju; stvorio je muskarce i
Zene da ga nastane i nadopunjavaju
svojom mudroScu. Ucinio nas je
inteligentnima i slobodnima i dao
nam je prostor da razvijamo te
talente. U tom smislu Bog nas, kada
nas je pozvao u Zivot, dovodi u



kusSnju: daje nam zadatak da ¢inimo
dobro sukladno svojim
mogucnostima. To je, Cesto, naporan
zadatak. »Trgujte dok ne dodem« (Lk
19, 13): kao u poznatoj paraboli o
Isusu, talenti se ne mogu zakopati ili
sakriti: svatko je pozvan uciniti
plodnim svoj Zivot, razviti ono Sto
smo dobili. Ali ¢esto to ne radimo, ili
Cak radimo suprotno, snujemo i
radimo loSe stvari: Cesto smo Kkrivi.

Covjecanstvo je takvo bilo od
pocetka, od onog ¢ina koji je bio
sjeme svih ostalih zala. Sve Sto je zlo
u svijetu vrti se oko ovoga: loSa
upotreba slobode, mogucnost da
uniStavamo BoZja djela: u nama
samima, u drugima, u prirodi. Kada
tako €¢inimo, udaljavamo se od Boga,
naSe srce postaje sve tamnije, i cak
moZemo uciniti da se nas$ zivot ili
Zivot drugih pretvori u pakao. Ovo je
istinsko zlo, kojeg se najviSe trebamo
bojati: grijeh. 1z njega proizlaze sva
druga zla, na ovaj ili onaj nacin.



Patnja kao kusnja ili prociScenje

Alj, je li onda zlo uvijek neposredan
rezultat krivnje? Prvo treba
razjasniti Sto je zlo. U sebi nije nista
viSe nego druga strana dobra, strana
koja se u stvarnosti oCituje kada
nema dobra, kada nije ono Sto bi
trebalo biti i kada nema onoga Cega
bi trebalo biti. Zlo je odsustvo, nema
pozitivan entitet, to je negativnost i
mora se nakaciti na dobro da bi
postojalo [2]. Patimo kada iskusimo
to odsustvo dobra. Uostalom, krivnja,
nasa ili tuda, uvijek stvara Stetu;
medutim, nije da je, uvijek kada
trpimo neku Stetu, to zato Sto smo
krivi.

U Svetom pismu knjiga o Jobu
temeljito razraduje ovaj problem.
Jobovi prijatelji Zele ga uvjeriti da su
nesrece koje mu je Gospodin poslao
posljedica njegovih grijeha, njegove
nepravde. Iako je nerijetko tako, jer
prekrsaji zasluZuju kaznu — nesto



logi¢no prema ljudskom i BoZjem
zakonu —, Jobov sluc¢aj nam
pokazuje da takoder pravedni i
nevini pate. Referirajuci se na ovu
svetu knjigu, sveti Ivan Pavao II.
napisao je: »Ako je istina da patnja
ima smisla kao kazna kada je
povezana s krivnjom, nije istina,
naprotiv, da je svaka patnja
posljedica krivnje i da ima aspekt
kazne« [3]. Zapravo, za Joba je
njegova patnja znacila kusnju
njegove vjere, iz koje je izaSao
osnazen. U odredenim situacijama,
Bog nas kusSa, ali uvijek nam daje
milost da pobijedimo i trazi nacin
kako bismo mogli rasti u ljubavi, Sto
je konacan smisao dobra.

U drugim slucajevima patnja ima
smisao prociScenja. Tako se dogodilo
s Izraelom u Mojsijevo vrijeme, kada
je narod bio nestalan i hirovit. Bog ga
je procistio dugim putovanjem kroz
pustinju i tako ga je formirao dok
nije postao sposoban uci u obecanu



zemlju i priznati vjernost Bozjoj
rijeci. Cesto, patnja poprima — u
BoZanskoj providnosti — sli¢nu
vrijednost, prociS¢avajucu. Postoje
osobe koje si, predane energi¢nosti
Zivota, ne postavljaju klju¢na pitanja
dok ih neka bolest, ekonomska ili
obiteljska kriza, ne navede da se
malo dublje preispitaju. I Cesto se
dogodi neka promjena, preobracenje,
poboljSanje, ili otvorenost za potrebe
bliZnjega. Tada je patnja takoder
BoZja pedagogija, jer ne Zeli da se
Covjek izgubi, da se istrosi u
zadovoljstvima na putu iliu
svjetovnim Zeljama. Stoga, iako
postoji mjera zla u svacijem Zivot s
kojom bozZanska Providnost racuna,
to zlo se na kraju ocituje kao sredstvo
u sluzbi Covjekova dobra.

Patnja u prirodi

Gledajuci iz ovoga kuta, odredeno
znacenje takoder poprima naravna
patnja, ona koja je prisutna i kao



ucrtana u nase stvoreno okruzenje:
napor u rastu da znamo vise i
razvijamo se, prolaznost bica, koja
stare i umiru, manjak harmonije u
prirodnim fenomenima (koji se
namecu remeteci red stvaranja).
Patimo jer ne mozemo izbjeci,
ovladati ni kontrolirati, da su ovdje,
ucrtani u prirodu.

Ponekad se radi o zlima koja su
neophodna da bi mogla opstati neka
druga dobra. Sveti Toma uzima za
primjer lava koji ne bi mogao
saCuvati svoj Zivot ako ne ulovi
magarca ili neku drugu zZivotinju [4].
Ali, ¢esto, su nam skrivena dobra
koja mogu biti povezana s tragi¢nim
dogadajima u prirodi. Nije lako
shvatiti zasto ih Bog dopusSta ni zasto
je stvorio svemir kojeg sacinjava
razaranje i koji, ponekad, ne izgleda
kao da je voden Dobrotom i
Ljubavlju. Moguce svjetlo dolazi od
razmatranja da, opcenito, razaranje
uzrokovano prirodnim fenomenima



ima veze, prema stvarajucem planu,
s naSom slobodom i sposobnos$cu da
odbijemo Boga.

StaniSte u kojem Zivimo i koje nas
tako Cesto oduSevljava svojom
ljepotom — fiziCki svijet — moZe se
takoder pretvoriti u uzasno mjesto,
na slican nacin kao Sto nase srce,
stvoreno kako bi voljelo Boga i nosilo
Nebo u sebi, moZe takoder postati
tuzno i tamno mjesto: ako ga napusti,
ako dopusti da proklija sjemenje koje
sije davao. Tako da, kada
kontempliramo neukrotivu prirodu
koja uzrokuje razaranje bez obzira i
nagovjestaja, trebamo razmisliti da
nam Gospodin u tome predstavlja
figuru svijeta u kojem ne moze
kraljevati i srca koje odbija ljubav i
pravdu. Dubok odnos izmedu
Stvaranja i Covjeka, koji je bio
odabran da bude onaj koji ¢e ga
nadzirati (usp. 1zl 2, 15), oCituje seiu
ovom neredu.



Ljudi i takoder »sve stvorenje
zajedno uzdiSe i muci se u
porodajnim bolima« (Rim 8, 22), jer
sudjeluje u stvaralackom i
otkupiteljskom Bozjem planu. Ono
takoder »u nadi da Ce se osloboditi
robovanja pokvarljivosti da sudjeluje
u slobodi i slavi djece BoZje« (Rim 8,
21).

Otkupljujuca patnja

Ali bez ikakve sumnje, ono $to na
najbolji moguci nacin rasvjetljava
smisao zla je Isusov Kriz. I uz njegov
Kriz, Uskrsnuce. Njegov KriZ nam
pokazuje da patnja moze biti znak i
kusnja ljubavi. Osim toga, moze biti
put za uniStenje grijeha. Jer na
Isusovu Krizu Bozja ljubav je
otkupila grijehe cijeloga svijeta.
Grijeh ne pruZa otpor, ne moze
pruziti otpor, ljubavi koja se priginje
i ponizuje zbog gresnikova dobra.
Kao Sto kaZe poznati junak kojeg je
Dostojevski stvorio, »poniznost



ljubavi je prekrasna snaga, mocnija
od svih, s kojom se niSta ne moze
mjeriti« [5].

Na KriZu, Isusova patnja je
otkupljujuca jer njegova ljubav
prema Ocu i prema ljudima, suoCena
s odbijanjem i nepravdom, ne
uzmice. On je dao svoj Zivot za
gresnike, sluzio im je svojim
potpunim predanjem i tako se njegov
Kriz pretvorio u izvor zZivota za njih.

NaSe patnje takoder mogu biti
otkupljujuce, kada su plod ljubavi ili
se transformiraju zbog ljubavi. Tada
sudjeluju u Kristovu Krizu. Kao $to je
poducavao sveti Josemaria, patnja je
izvor Zivota: unutarnjeg Zivota i
milosti za pojedinca i za ostale [6].
Zapravo, nije patnja kao takva ono
Sto otkupljuje, ve¢ milosrde koje je u
njoj prisutno.

Preko ljudi ljubav ima moguc¢nost
oblikovati zivot: majka koja ne Stedi
truda za srecu svoje djece, brat koji



se Zrtvuje radi brata u potrebi, vojnik
koji riskira Zivot radi svoje brigade.
To su primjeri koji ostaju u pamcenju
i veliCaju svoje protagoniste. Kada je
takva ljubav inspirirana i utemeljena
u vjeri, onda, osim $to je neSto
prekrasno, takoder je bozanska:
sudionik je Kriza i sredstvo milosrda
koje proizlazi od Krista. Ondje se zlo
transformira u dobro, preko
djelovanja Duha Svetoga, dara koji
proizlazi iz Kristova Kriza.

Posljednja karta

Ali svemu $to je dosada receno, kako
bi se pokuSalo objasniti smisao zla,
moglo bi se nadodati jedno zavrsno
razmatranje. A radi se o tome da,
iako je je zlo prisutno u Covjekovu
Zivotu na zemlji, Bog uvijek ima u
svojim rukama posljednju kartu,
uvijek je posljednji igraC u zivotu
svakoga od nas. Bog nas voli, cijeni, i
zato uvijek ¢uva posljednju kartu,
koja je nada svijeta: njegova



svemoguca stvaralacka ljubav.
Ljubav koja se takoder oCituje u
uskrsnucu Isusa Krista.

Ma koliko velike i nerazumljive
mogle biti Zivotne drame, mnogo
veca je stvaralacka i obnavljajuca
mo¢ BoZja. Zivot je probni period i,
kada se zavrsi, zapocinje ono Sto je
konacno. Ovaj svijet je prolazan. S
njim se dogada isto Stois
koncertnom probom: mozda je netko
zaboravio instrument, onaj drugi nije
dobro naucio partituru, a onaj treci
instrument je neugoden. Tome sluzZe
probe. Treba ugoditi i uskladiti
instrumente, prilagoditi se glavnom
dirigentu orkestra. Naposljetku, stiZe
veliki dan, kada je sve spremno,
koncert se odrZava u velianstvenoj
sali, u sveopcem veselju.

Kristov Zivot ne pokazuje samo
ljubav BoZju, vec i njegovu mo¢, moc¢
da nadoknadi sve ono Sto nije bilo
pravedno, kada se Cinilo da Bog nije



bio prisutan, tamo gdje je dopustio
da zlo i bol idu puno dalje, nego Sto
smo to tada bili sposobni razumjeti.
Isus je takoder dozivio trenutak
napustenosti (usp. Mk 15, 34),
propatio ga je s ljubavlju i KriZu je
uslijedila vjecna slava. Posljednja
knjiga Pisma, Otkrivenje, govori nam
0 Bogu koji »otrt ¢e im svaku suzu s
oCiju« (Otk 21, 4) jer On sve ¢ini
novim (usp. Otk 21, 5) i bit ¢e izvor
neizmjerne srece.

Kako pomo¢i onima koji pate?

U mnogim situacijama, u dodiru s
tudom boli osje¢amo se bespomocni i
moZemo samo napraviti ono Sto i
milosrdni Samaritanac (usp. Lk 10,
25-37): ponuditi njeZnost, saslusSati,
pratiti, biti tu, takoreci, ne proci
samo ne obazirucdi se. Neka
umjetnicka djela prikazuju
milosrdnog Samaritanca i ranjenog
Covjeka s istim licem. MoZe se
interpretirati kao da Krist lijec¢i i, u



isto vrijeme, biva izlijeCen. Svatko od
nas je, ili moze biti, milosrdni
Samaritanac koji lijeCi tude rane i u
tom trenutku smo Krist. Ponekad
takoder trebamo nekoga da nas
izlijeci jer nas je nesto povrijedilo —
ruzan pogled, ruzan odgovor,
prijatelji koji nas je ostavio — i
bivamo izlijeCeni preko milosrdnog
Samaritanca, koji moZe biti sam Krist
kada Mu priteknemo u molitvi ili
neka bliska osoba koja se pretvara u
Krista kada nas slusa. I mi smo Krist
za druge jer svatko od nas je slika i
prilika BoZja.

Patnja uvijek ostaje misterij, ali
misterij koji nas spasiteljskim
djelovanjem NaSeg Gospodina moZe
otvoriti prema drugima: »Na svim
stranama ima napustene djece jer su
je Zivot napustio, obitelj, roditelji i ne
osjecaju obiteljsku ljubav. Kako
nadici to negativno iskustvo
napustanja, odsustva ljubavi? Postoji



samo jedan lijek kako bi se nadiSlo ta
iskustva: Ciniti ono $to mi nismo
primili. Ako ti nisi bio shvacden, imaj
razumijevanja s drugima. AKko nisi
primio ljubav, voli druge. Ako si
osjetio bol samoce, pribliZi se onima
koji su sami. Tijelo se tijelom lijeCi i
Bog je postao tijelo da bi nas izlijecio.
Cinimo mi isto s drugima« [7].

Mnoge osobe su osjetile Bozji dodir
upravo u najtezim trenucima:
gubavci o kojima je brinula sveta
Terezija iz Kalkute, oboljeli od
tuberkuloze kojima je materijalno i
duhovno pomagao sveti Josemaria ili
umiruci o kojima je s ljubavlju i
posStovanjem brinuo sveti Camilo de
Lelis. Ovo nam takoder nesto govori
0 misteriju boli u ljudskom
postojanju: to su trenuci u kojima se
duhovna dimenzija osobe moze
snazno razviti ako dopusti da je
Gospodnja milost obuzme,
oplemenjujuci ¢ak i ona
najekstremnija stanja.



Antonio Ducay

[1] usp. Ivan Pavao II., Carta
Apostolica Salvifici Doloris
(Apostolsko pismo: Spasonosno
trpljenje), br. 9.

[2] usp. ]J. Ratzinger,Creer y vivir en
nuestra época (Vjerovati i Zivjeti u
nasem vremenu), Barcelona 2005., str.
120.

[3] Ivan Pavao II., Carta Apostdlica
Salvifici Doloris (Apostolsko pismo:
Spasonosno trpljenje), br. 11.

[4] usp. sveti Toma Akvinski, Summa
Theologiae (TeoloSka sumay), 1. dio, 48.
pitanje, clanak 21 3

[5] Brada Karamazov, Colihue,
Buenos Aires 2006., str. 447.

[6] usp. sv. Josemaria, Via Crucis, XII.
postaja

[7] Papa Franjo, Discurso en el estadio
Kerasani de Nairobi (Govor na



stadionu Kerasani u Nairobiju), 27. XI.
2015.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/bog-koji-dopusta-zlo-i-
patnju/ (10.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/bog-koji-dopusta-zlo-i-patnju/
https://opusdei.org/hr-hr/article/bog-koji-dopusta-zlo-i-patnju/
https://opusdei.org/hr-hr/article/bog-koji-dopusta-zlo-i-patnju/

	Bog koji dopušta zlo i patnju

