
opusdei.org

Xogar para vivir:
lecer e tempo libre
(1)

Xogar é necesario para gozar da
vida. Apréndese ademais a
gañar e perder, a usar a
imaxinación, a estar cos
demais... e mesmo a tratar a
Deus.

25-01-2013

Hoxe, en moitos países, o sistema
educativo dá a nenos e mozos cada
vez máis tempo libre, de modo que
moitos pais son especialmente



sensibles á importancia deses
momentos para a educación dos seus
fillos.

En ocasións, con todo, o principal
temor é que "pérdase o tempo"
durante os períodos non lectivos. Por
iso, moitas familias buscan
actividades extraescolares para os
seus fillos; non é raro que estas
posúan certo corte académico -un
idioma ou un instrumento musical-,
que complete os seus estudos.

O VALOR DO TEMPO LIBRE

O tempo libre posúe unhas
virtualidades educativas específicas,
ás que se refería Xoán Paulo II cando
animaba a «potenciar e valorizar o
tempo libre dos adolescentes e
orientar as súas enerxías» [1] .

Nesas horas diarias nas que as
obrigacións académicas
interrómpense, en maior ou menor
medida, o mozo sente dono do seu



propio destino; pode facer o que 
realmente quere: estar cos seus
amigos ou a súa familia, cultivar
afeccións, descansar e divertirse do
modo que máis lle satisfai.

Aí toma decisións que entende como
propias, porque se dirixen a
jerarquizar os seus intereses: que me
gustaría facer, que tarefa debería
recomenzar ou cal podería aprazar...
Pode aprender a coñecerse mellor,
descubrir novas responsabilidades e
administralas. En definitiva, pon en
xogo a súa propia liberdade dun
modo máis consciente.

Por iso os pais e educadores deben
valorizar o tempo libre de quen
dependen deles. Porque educar é
educar para ser libres, e o tempo
libre é, por definición, tempo de
liberdade, tempo para a gratuidade,
a beleza, o diálogo; tempo para todas
esas cousas que non son "necesarias"
pero sen as que non se pode vivir.



Este potencial educativo pode
malograrse tanto se os pais se
desentienden do lecer dos fillos -
sempre que cumpran coas súas
obrigacións escolares-, coma se veno
só como unha oportunidade de
"prolongar" a súa formación
académica.

No primeiro caso, é fácil que os fillos
se deixen levar pola comodidade ou
a preguiza, e que descansen dun
modo que lles esixa pouco esforzo
(por exemplo, coa televisión ou os
videoxogos).

No segundo, pérdese a especificidade
educativa do tempo libre, pois este
convértese nunha especie de
prolongación da escola, organizada
por iniciativa case exclusiva dos pais.
Ao final, desafortunadamente, a
imaxe do vivir que se transmite é a
dunha existencia dividida entre
obrigacións e diversión.



Convén, por tanto, que os pais
valoren con frecuencia que achegan
ao crecemento integral dos fillos as
actividades que realizan ao longo da
semana, e se o seu conxunto
contribúe de modo equilibrado ao
seu descanso e á súa formación.

Un horario apertado significa que o
fillo fará moitas cousas, pero quizá
non aprenderá a administrar o
tempo. Se se quere que os fillos
crezan en virtudes, hai que
facilitarlles que experimenten a
propia liberdade; se non se lles dá a
posibilidade de elixir as súas
actividades favoritas, ou se lles
impide na práctica xogar ou estar cos
amigos, córrese o risco de que -cando
crezan- non saiban como divertirse.
Nesta situación, é fácil que acaben
deixándose levar polo que a
sociedade de consumo ofrécelles.

Educar no uso libre e responsable do
tempo libre require que os pais



coñezan ben aos seus fillos, porque
convén proporlles formas de lecer
que respondan os seus intereses e
capacidades, que lles descansen e
divirtan.

Os fillos, sobre todo cando son
pequenos -e é o mellor momento
para formarlles neste aspecto- están
moi abertos ao que os pais
preséntanlles; e se isto satisfailles,
están a sentarse as bases para que
descubran por si mesmos o mellor
modo de empregar os tempos de
lecer.

Evidentemente, isto require
imaxinación por parte dos pais, e
espírito de sacrificio. Por exemplo,
convén moderar as actividades que
consomen un tempo
desproporcionado ou levan ao mozo
a illarse (como sucede cando se
pasan horas fronte ao televisor ou en
internet). É mellor privilexiar
aquelas que permiten cultivar



relacións de amizade, e que lle
atraen espontaneamente (como
adoita ser o deporte, as excursións,
os xogos con outros nenos, etc.).

XOGAR PARA CRECER

Pero de todas as ocupacións que se
poden desempeñar no tempo libre,
hai unha que os nenos -e non só eles-
prefiren sobre as demais: o xogo.

Resulta natural, porque o xogo
asóciase espontaneamente á
felicidade, a un lugar onde o tempo
non é pesado, a unha vivencia aberta
á admiración e ao inesperado. No
xogo uno mostra a súa identidade
máis propia: implícase con todo o seu
ser, con frecuencia máis mesmo que
en bastantes traballos.

O xogo é, ante todo, unha proba do
que será a vida: é un modo de
aprender a utilizar as enerxías que
temos a disposición, é un tenteo de
capacidades, do que podemos



realizar. O animal tamén xoga, pero
moito menos que o home,
precisamente porque a súa
aprendizaxe estabilízase. As persoas
xogan durante toda a súa vida, pois
poden seguir crecendo -como
persoas- sen limitación de idade.

A natureza humana sérvese do xogo
para alcanzar o desenvolvemento e a
madurez. Xogando, os nenos
aprenden a interpretar
coñecementos, a ensaiar as súas
forzas na competición, a integrar os
distintos aspectos da personalidade:
o xogo é un continuo reto.

Experimentan regras, que hai que
asumir libremente para xogar ben;
márcanse obxectivos, e exercítanse
en relativizar as súas derrotas. Non
cabe xogo á marxe da
responsabilidade, de forma que o
xogo contén un valor ético, axúdanos
a ser suxeitos morais.



Por iso, o normal é xogar con outros,
xogar "en sociedade". Tan radicado
está este carácter social, que mesmo
cando os nenos xogan sós, tenden a
construír escenarios fantásticos,
historias, outros personaxes cos que
dialogar e relacionarse. No xogo os
nenos aprenden a coñecerse e a
coñecer aos demais; senten a alegría
de estar e divertirse con outros;
asimilan e imitan os roles dos seus
maiores.

Apréndese a xogar, principalmente,
na familia. Vivir é xogar, competir;
pero vivir tamén é cooperar, axudar,
convivir. É difícil comprender como
se poidan harmonizar ambos os
aspectos -competir e convivir- á
marxe da institución familiar. O xogo
é unha das probas básicas para
aprender a socializar.

En definitiva, o gran valor
pedagóxico do xogo reside en que
vincula os afectos á acción. Por iso,



poucas cousas unen dun modo máis
inmediato a pais e fillos que xogar
xuntos. Como dicía San Xosemaría,
os pais han de ser amigos dos seus
fillos, dedicándolles tempo.
Certamente, a medida que os fillos
crecen, haberá que adaptarse.

Pero isto só significa que o interese
dos pais polo lecer dos seus fillos
adoptará novas formas. Pódeselles,
por exemplo, facilitar que conviden
amigos a casa, ou asistir ás
manifestacións deportivas nas que
participan? Iniciativas que, ademais,
permiten coñecer aos seus amigos, e
ás súas familias sen dar a errada
impresión de que se lles quere
controlar, ou de que se desconfía.

Tamén se pode, coa axuda doutros
pais, crear ambientes lúdicos nos que
se organicen diversións sas, e cuxas
actividades se desenvolvan tendo en
conta a formación integral dos
participantes. O noso Pai promoveu



desde moi pronto este tipo de
iniciativas, nas que se ofrece un
ambiente formativo en que os mozos
xogan, á vez que perciben a súa
dignidade de fillos de Deus,
preocupándose polos demais: lugares
nos que se lles axuda a descubrir que
hai un tempo para cada cousa e que
cada cousa ten o seu tempo, e que en
todas as idades -tamén cando son
pequenos- pódese buscar a
santidade, e deixar un pouso nas
persoas que lles rodean.

Tomando unha expresión de Pablo
VI, moi querida por Xoán Paulo II,
cabería dicir que os clubs xuvenís
son lugares onde se ensina a ser
«expertos de humanidade» [2] ; por
iso, sería unha gran equivocación
expor o seu interese só en función
dos resultados académicos ou
deportivos que alcanzan.

XOGAR PARA VIVIR



En grego, educación ( paideia ) e xogo
( paidiá ) son termos do mesmo
campo semántico. E é que
aprendendo a xogar adquírese, á vez,
unha actitude moi útil para afrontar
a vida.

Aínda que pareza paradoxal, non só
os nenos teñen necesidade de xogar.
Mesmo se pode dicir que o home
debe xogar máis canto máis ancián
sexa. Todos coñecemos persoas ás
que a vellez desconcertou: descobren
que non teñen as forzas que tiñan
antes, e cren que non poden afrontar
os desafíos da vida.

Unha actitude que, polo demais,
podemos atopar en moitos mozos,
anciáns prematuros, que parecen
carecer da flexibilidade necesaria
para acometer situacións novas.

Pola contra, probablemente
relacionámonos con persoas maiores
que manteñen un espírito novo:
capacidade de ilusionarse, de



recomenzar, de afrontar cada novo
día como un día do trinque . E isto
aínda que ás veces posúan
limitacións físicas notables.

Estes casos pon de manifesto que, a
medida que o home crece, cobra
cada vez máis importancia encarar a
vida con certo sentido lúdico. Porque
quen aprendeu a xogar sabe
relativizar os logros -éxitos ou
fracasos- e descubrir o valor do xogo
mesmo; coñece a satisfacción que dá
ensaiar novas solucións para gañar;
evita a mediocridade que busca o
resultado, pero arruína a diversión.
Disposicións que poden aplicarse ás
cousas "serias" da vida, ás tarefas
correntes, ás novas situacións que,
abordadas doutro xeito, poderían
levar ao desánimo ou a un
sentimento de incapacidade.

Traballo e xogo teñen os seus tempos
diversos: pero a actitude coa que un
e outro se planean non ten por que



ser distinta, pois a mesma persoa é
quen traballa e quen xoga.

As obras humanas son efémeras, e
por iso non merecen ser tomadas
demasiado en serio. O seu valor máis
alto -como ensinou san Xosemaría-
consiste en que aí nos espera Deus. A
vida só ten sentido pleno cando
facemos as cousas por amor a El...
mellor aínda: na medida en que as
facemos con El.

A seriedade da vida está en que non
podemos chancear coa graza que
Deus ofrécenos, coas oportunidades
que nos dá. Aínda que, ben visto,
dalgún modo, tamén o Señor sérvese
da graza para chancear co home: El
escribe perfectamente coa pata
dunha mesa [3] , dicía o noso Pai.

Só a relación con Deus é capaz de dar
estabilidade, nervio e sentido á vida
e a todas as obras humanas. O
filósofo Platón intuíu esta gran
verdade: «é mester tratar seriamente



as cousas serias, pero non as que non
o son. E só a divindade é merecedora
de toda clase de bienaventurada
seriedade, mentres que os homes
somos xoguetes inventados por ela; e
isto é o máis fermoso que hai en nós;
por tanto é preciso aceptar esta
misión, e que todo home pase a súa
vida xogando os xogos máis
fermosos» [4] .

Os xogos máis fermosos son os
"xogos" de Deus. Cada un ha de
asumir libremente que é un xoguete
divino, chamado a xogar co Creador.
E da súa man arrostrar todas as
actividades, coa confianza e o
espírito deportivo con que un neno
xoga co seu Pai.

Dese modo, as cousas sairán antes,
máis e mellor ; saberemos
sobrepornos ás aparentes derrotas,
porque o importante -xogar con
Deus- xa está feito, e sempre hai
outras aventuras que esperan. La



Sagrada Escritura preséntanos á
Sabedoría divina proxectando
xunto a El, deleitábao día a día,
actuando ante El en todo
momento, xogando co orbe da
terra, e deleitábame cos fillos de
Adán [5] : Deus, que "xoga" creando,
ensínanos a vivir con alegría,
seguros, confiando en que
recibiremos -quizá inesperadamente-
o agasallo que anhelamos, pois todas
as cousas cooperan para o ben dos
que aman a Deus, dos que son
chamados segundo o seu designio
[6] .

J.M. Martín e J. Verdiá

-------------------------

[1] Xoán Paulo II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio , 22-XI-1981, n.
76

[2] Xoán Paulo II, VI Simposio do
Consello das Conferencias Episcopais
de Europa , 11-X-1985, n. 13.



[3] Amigos de Deus , n. 117.

[4] Platón, As leis , 804d

[5] Pr 8, 30-31.

[6] Rm 8, 28.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/xogar-para-vivir-lecer-e-
tempo-libre-1/ (12-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/xogar-para-vivir-lecer-e-tempo-libre-1/
https://opusdei.org/gl-es/article/xogar-para-vivir-lecer-e-tempo-libre-1/
https://opusdei.org/gl-es/article/xogar-para-vivir-lecer-e-tempo-libre-1/

	Xogar para vivir: lecer e tempo libre (1)

