
opusdei.org

O Belén perenne do
Sagrario

Publicamos un texto sobre o
Nadal. Nel recórdase que os
Magos levaron ouro, incenso e
mirra. ¿Que levamos nós ao
Neno Jesús?: O traballo de todas
as actividades humanas.

29-12-2007

"Días de Nadal, principios de 1939.
Renacer e continuar, comezar e
seguir. No material, inercia é non
cambiar: non se mover o quieto, non
se deter o que se move. Pero no
espiritual, seguir e continuar non é



nunca inercia. Volvamos ao mesmo,
sempre ao mesmo: Deus connosco,
Xesús neno; e nós, guiados polos
Anxos, indo adorar ao Neno Deus, que
nos mostran a Virxe e S. Xosé. Por
todos os séculos, de todos os confíns
do orbe, cargados e animados polo
traballo de todas as actividades
humanas, irán chegando magos ao
Belén perenne do Sagrario. Coida e
traballa, preparando a túa ofrenda -o
teu labor, o teu deber-para esta
Epifanía de todos os días"[1].

A adoración dos Magos, o Bautismo
do Señor, as vodas de Caná: tres
manifestacións da divindade do
Verbo encarnado, tres epifanías que
están colocadas no tempo pero teñen
sabor de eternidade, porque
Xesucristo é o mesmo onte e hoxe e
sempre[2].

Na fermosa carta que encabeza a
cuartilla de Noticias do mes de
decembro de 1938, pouco máis de



dez anos despois da fundación do
Opus Dei, o noso Fundador
contempla o Neno Deus en Belén.
Despois de reafirmar a definición da
vida interior que tantas veces
actualizamos no noso itinerario de
achegamento ao Señor: comezar e re
comezar, San Xosemaría une o
misterio da adoración dos Magos co
noso traballo profesional. Relaciona
o alcance eterno daquela ofrenda coa
dimensión divina que poden cobrar
as nosas ocupacións ordinarias.

Nós somos tamén, dalgún modo,
aqueles magos que, guiados pola
estrela da vocación, achegámonos a
Belén no tempo presente, dende 
todos os confíns do orbe. Os Magos,
que non son membros do pobo
hebreo, senón xentís, anuncian esa
grande convocación que será a
Igrexa, Pobo de Deus. Viñan de
Oriente, de máis alá do Jordán.
Preguntaba Herodes onde estaba o
Rei dos xudeus. Os príncipes dos



sacerdotes e os escribas sabían que o
Mesías tiña que nacer en Belén[3],
pero non se molestaron en ir
saudalo. Herodes inquiétase e toda
Xerusalén con el[4]; non obstante, só
eses estranxeiros fan a viaxe. Amar é
máis que coñecer, saber non abonda
para chegar a Xesús.

Corenta días despois do nacemento,
cando o divino Neno fora presentado
no Templo, o vello Simeón
proclamaba a Salvación dos pobos e
profetizaba quen ía ser luz para
iluminar aos xentís e gloria de
Israel[5]. Luz divina para todas as
nacións e, por iso mesmo, gloria de
Israel.

Os pastores -hebreos- e os Magos -
pagáns- son os primeiros dunha
multitude onde xa non haberá
diferenza entre xudeu e grego, entre
escravo e libre, entre varón e
muller[6]. Cos Magos, comeza a
cumprirse a profecía de Simeón para



os xentís. Nós, séculos despois,
formamos tamén parte dese Pobo
convocado na Nova Alianza. «Un
pobo de entre os xudeus e os xentís
que se condensase en unidade non
segundo a carne, senón no Espírito, e
constituíse un novo Pobo de
Deus»[7]. O pan das ovellas perdidas
da casa de Israel faise pan para
todos[8].

Os Magos levan ouro, incenso e
mirra. ¿Que levamos nós ao Neno
Xesús? Achegámonos a Belén
cargados e animados polo traballo de
todas as actividades humanas.

Cargados 

Cargados, porque o traballo duro,
continuo, esixente, é para nós peso. O
traballo, sempre vocación do home,
co pecado volveuse esforzo, loita e
dor. Coa desobediencia, entrou a
morte; morte que Cristo quixo tamén
padecer. Nós, como os Magos,
traemos mirra. Como Nicodemo,



levaremos unha mestura de mirra e
áloe aos pés da Cruz, tomaremos o
seu Corpo e envolverémolo en
lenzos, cos mellores aromas que
poidamos atopar[9]: mirra de
abnegación por amor a Cristo e ás
almas, de amor á Cruz no traballo de
cada día, aínda que custe e porque
custa. O traballo noso, participación
nos sufrimentos de Cristo, é tamén
bálsamo para curar, para limpar e
aliviar as tremendas feridas que
abrimos cos nosos pecados na súa
Santísima Humanidade. Nada faltou
á Paixón de Xesús para salvarnos,
pero, para que os seus méritos se nos
apliquen, debemos completar na
nosa carne o que falta aos
sufrimentos de Cristo para o seu
corpo que é a Igrexa[10]. Alegría de
participar nos sufrimentos da Cruz
para que Cristo se forme en cada
membro do seu corpo místico: afán
de almas, amor redentor do cristián.
As nosas fatigas serven para a
salvación de moitas almas.



¿Onde está o Rei dos xudeus?,
preguntaba Herodes. ¿A onde
iremos, cargados co noso traballo?
Iremos ao Belén perenne do
Sagrario. Alí, como froito da Misa -
traballo de Deus-, como froito da
Cruz, está substancialmente
presente.

O pan de vida, pan baixado do ceo,
pan para a vida do mundo[11].,
estanos a esperar agora no Belén do
Sagrario, onde hai máis humildade,
máis anonadamiento que no berce e
que no Calvario. Os Reis Magos
atoparon a Xesús en Bêt-lehem, que
significa casa do pan. O gran de trigo
que morrendo dará moito froito xace
sobre un pouco de palla[12]. Imos a
Belén co ouro do desprendemento
dos éxitos e dos fracasos, co incenso
das ganas de servir e de comprender
-caridade, pureza: bo olor de Cristo- e
a mirra do sacrificio de cada día[13].

Animados 



Imos animados polo traballo, porque
o traballo é para nós camiño para
chegar a Xesús; é, dalgún modo, o
camiño cara a Belén: alí onde nace o
Verbo encarnado, onde Ceos e terra
se unen, no seo de María e, despois,
naquel humilde berce de Belén. Alí
imos nós, que tratamos de unir
traballo e oración, oración e traballo:
o mundo con Deus.

Imos con bo ánimo, con paso alegre.
O traballo é, en efecto, e a pesar das
dificultades que sempre leva consigo
-e que algunhas veces tanto nos fai
sufrir-, vida, tarefa, don, crecemento,
servizo a Deus e aos demais. Por iso
tratamos de querelo, facelo con
alegría, con entusiasmo: con paixón
profesional. O traballo é, neste
sentido, motor que impulsa. É bo saír
de casa con desexos de cumprir
aquela tarefa humana que constitúe
a nosa vocación profesional e, á vez,
sitúanos na sociedade.



El é o artesán, o fillo do artesán[14], o
que traballou trinta anos en Nazaret.
É o Fillo de Deus que transformou o
pan no seu Corpo. ¡ Canto lle custou o
traballo da cruz! Abbá, non se faga a
miña vontade senón a túa[15]; e ese
sometemento da vontade
actualizámolo cada día cando o
sacerdote, prestando a súa voz e toda
a súa persoa ao Señor, actuando in
Persoa Christi Capitis, repite as
palabras da Institución da Eucaristía:
Isto é o meu corpo entregado por
vós. Así imos, cargados e animados,
tras as pegadas de quen subiu a
Xerusalén co peso dos nosos pecados,
animado por desexos de salvación,
por desexos de entrega.

Quam dilecta tabernacula tua,
Domine virtutum![16]. Imos,
animados polo traballo, ao Sagrario,
ao Tabernáculo, á casa do Señor dos
Exércitos, forza das nosas loitas de
paz por alcanzar as virtudes.
Ofrecémoslle esa loita a Él, porque



non hai nada bo que fixemos que
non veña de Él. ¿Que tes que non
recibiras?, dicía San Pablo[17]. Esas
virtudes que tratamos de exercer no
traballo son de Deus: a laboriosidade
-o meu Padre non deixa de
traballar, e eu tamén traballo[18] -,
a paciencia, a responsabilidade, o
coidado das cousas pequenas, o
esforzo por rematar, o afán por facer
crecer aos demais e a humildade
para valorar o seu traballo, a alegría,
o servizo. En comezar e recomezar
está a loita para adquirir esas
virtudes, hábitos operativos que
forxan a nosa personalidade e, pouco
a pouco, nos identifican con Cristo.

Para amar

Ao traballar nós é Él quen traballa,
quen sofre e se entrega, quen ama.
Imos cara á casa do Pan, eterno
Belén del Sagrario onde está o Fillo
único do Padre, o Verbo eterno de
Deus. Na patena, unindo a nosa



tarefa ao pan -froito da terra e do
noso traballo-; e no cáliz, unindo ao
viño -froito da vide e do noso
traballo[19] - a gota de auga da nosa
vida.

Coida e traballa, di san Xosemaría.
Un traballo ben feito, coidado,
esmerado. O traballo que
corresponde ao pequeno deber de
cada momento: Fai o que debes e está
no que fas[20]. Coidado, esmero,
preparación da túa ofrenda. Imos ao
Sagrario que se atopa na parroquia,
nunha igrexa próxima ao lugar de
traballo, ou de camiño; ao Sagrario
dalgún oratorio. Imos alí para
acurtar o tempo ata a próxima Misa,
preparando a ofrenda da xornada co
coidado e a impaciencia dos
namorados, coa ilusión de facer de
cada día unha Misa, para
encomendar os nosos familiares e
amigos, para sentirnos amado..., ¡ e
para amar![21]. De modo moi
especial, á hora das probas ou cando



hai que dar un novo paso, quizais
máis custoso, cara a un maior
abandono interior, chegou o
momento de ir ao Sagrario a falar co
Señor, que nos mostra as súas chagas
como credenciais do seu amor; e, con
fe nesas chagas que fisicamente non
contemplamos, descubriremos cos
Apóstolos a necesidade de que Cristo
padecese e así entrase na súa gloria;
acolleremos máis claramente a Cruz
como un don divino, entendendo así
aquela exhortación do noso Padre:
empeñémonos en ver a gloria e a dita
ocultas na dor[22].

O Sagrario é Belén, casa do pan,
sempre demasiado pobre para o
Señor. É Belén porque alí está coa
súa alma, co seu corpo, co seu sangue
e a súa divindade[23], porque se
ofrece, como en Belén, á nosa
contemplación e á nosa adoración.
Non imos a Él coas mans baleiras,
senón co traballo xa feito e o que
queda por facer. A Visita ao



Santísimo Sacramento é unha pausa
de adoración: Xesús, aquí está Xoán o
leiteiro; ou tamén: Señor, aquí está
este desgraciado, que non che sabe
amar como Xoán o leiteiro[24]. Co
noso nome, falámoslle da ofrenda
que lle estamos a preparar: son o
médico, o obreiro, o xuíz, o mestre de
escola, ..., que veño a darte o que son
e o que fago; e a pedirche perdón
polo que deixei de facer. Imos a Él
cos anxos e, como en Belén, está
Santa María e está San Xosé. O pai e a
nai de familia levan os seus fillos a
saudar a Xesús no Tabernáculo; o
profesional ao colega; o estudante ao
seu amigo, ensinando co exemplo
cómo a fe move a ir ao encontro do
Señor que nos espera.

Fe, pureza, vocación

Nosopai, Avemaría, Gloria. Eu
quixese, Señor, recibirvos con aquela
pureza, humildade e devoción con que
vos recibiu a vosa Santísima Madre,



co espírito e fervor dos Santos[25].
Despois de adorar ao Padre noso do
Ceo, invocamos a Nai de Deus e Nai
nosa, para que nos ensine a dar
gloria coa nosa vida á Trinidad. Ela
deunos o Corpo de Xesús; Ela dános a
Cristo na Eucaristía. As súas mans
recibiron o ouro, o incenso e a mirra
que os Magos ofreceron a Xesús. Nas
súas mans purifícanse as nosas
ofrendas e tamén as nosas miserias.
Dá brillo ao ouro da nosa fe, acende
co seu amor materno o incenso da
nosa pureza e enche de aroma a
mirra da nosa entrega. Santa María
mantén vivo o lume da nosa
fidelidade e do noso apostolado. Con
ela daremos luz e calor. Seremos
lámpadas de fe, de caridade ardente,
luz divina que ilumina o camiño cara
a Belén.

Imos cara a esa última e eterna
epifanía divina, a última revelación
que describe o último libro do Novo
Testamento, escrito cando, por unha



parte, parecían crecer as confusións
doutrinais, ameazando a verdade dos
cristiáns, e, por outra,
desencadeábase a primeira
persecución universal e sistemática
contra a Igrexa. O emperador, unha
criatura de barro ebria de gloria
humana, pretendía ser adorado
como Señor e Deus. Pero as sombras
de gloria va desaparecerán co río de
auga da vida, claro como un cristal,
procedente do trono de Deus e do
Año. Os que verán o seu rostro non
necesitarán lámpadas porque o
Señor Deus iluminará sobre eles e
reinarán polos séculos dos
séculos[26].

Mentres tanto, o fulgor divino
propágase como un incendio, de
corazón a corazón: lume apostólico
que se alimenta da fidelidade diaria,
coa humildade que persevera na fe,
co Pan que fai máis firme a pureza,
coa vocación fortalecida na Palabra,
na oración. Ouro, incenso e mirra.



Fe, pureza e camiño: tres puntos
intanxibles que cada semana
consideramos co Señor e que nos
gusta comentar cando queremos
acudir á axuda da dirección
espiritual. Así recomenzamos, cada
día, cada semana, preparando a nosa
ofrenda para a Epifanía de todos os
días.

Guillaume [1] Cfr. San Josemaría
Escrivá de Balaguer, Camiño, edición
crítico-histórica, preparada por
Pedro Rodríguez, 3ª ed. Rialp, Madrid
2004, pág. 1051 (comentario ao punto
998).

[2] Cfr. Hb 13, 8.

[3] Cfr. Mi 5, 1-3.

[4] Cfr. Mt 2, 4-6.

[5] Lc 2, 34.

[6] Cfr. Gal 3, 28.



[7] Concilio Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen Gentium, n. 9.

[8] Cfr. Mt 15, 24-28.

[9] Cfr. Jn 19, 39.

[10] Cfr. Col 1, 24.

[11] Cfr. Jn 6, 35,41,51

[12] Cfr. Juan Pablo II, Mensaxe do
Santo Padre para a XX Xornada
Mundial da Xuventude (Colonia,
agosto 2005), 26-VIII-2004, n. 3

[13] Cfr. É Cristo que pasa, nn. 35-37.

[14] Cfr. Mt 13, 55; Mc 6,3.

[15] Cfr. Mc 14, 36.

[16] Sal 84 [83], 2.

[17] Cfr. 1 Co 4, 7.

[18] Jn 5, 17.



[19] Cfr. Misal Romano, Liturxia
Eucarística.

[20] Camiño, n. 815.

[21] Cfr. Forxa, n. 837.

[22] Mons. J. Echevarría, Carta
pastoral aos fieis da Prelatura e
cooperadores con ocasión do Ano da
Eucaristía, 6-X-2004, en "Romana"
2004 (nº 39), p. 221.

[23] Cfr. Concilio de Trento, sesión
XIII, Can. 1.

[24] Cfr. Guillaume Derville, Rezar 15
días con San Josemaría Escrivá,
Cidade Nova, Madrid 2002, págs.
71-72.

[25] Cfr. San Josemaría Escrivá de
Balaguer, Camiño, edición crítico-
histórica, preparada por Pedro
Rodríguez, 3ª ed. Rialp, Madrid 2004,
pág. 689 (comentario ao punto 540).

[26] Cfr. Ap 22, 1-5.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/o-belen-perenne-do-
sagrario/ (10-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/o-belen-perenne-do-sagrario/
https://opusdei.org/gl-es/article/o-belen-perenne-do-sagrario/
https://opusdei.org/gl-es/article/o-belen-perenne-do-sagrario/

	O Belén perenne do Sagrario

