
opusdei.org

Carta do Prelado
(xuño 2013)

O Prelado comenta o último
artigo do Credo referente a
Xesucristo ("virá a xulgar aos
vivos e aos mortos...") e o que se
refire ao Espírito Santo,
animando a preparar o reino de
Cristo neste tempo de espera,
coa axuda do Santificador.

03-06-2013

Queridísimos: que Xesús gárdeme ás
miñas fillas e aos meus fillos!



Ao comezar o mes de xuño, vén
sempre á nosa mente, con particular
forza, o recordo de san Xosemaría,
cuxa memoria litúrxica -solemnidade
na Prelatura- é o día 26. Ao meditar
no seu exemplo de vida, ao reler os
seus escritos, caemos na conta, cada
vez máis, das grandes marabillas que
Deus realiza nas almas plenamente
fieis aos seus designios. Vénme á
boca aquela exclamación da Sacra
Escritura: mirábilis Deus in sanctis
suis [1] , cuán admirable é Deus nos
seus santos!

A identificación plena con Cristo, que
niso consiste a santidade, atribúese
de modo especial ao Espírito Santo.
Démoslle grazas pola acción con que
constantemente santifica ás almas.
Nos días pasados, celebrando a
solemnidade de Pentecostés e logo a
da Santísima Trindade, alzamos
moitas veces o noso corazón a ese
Deus, cuxa vontade é -como escribe
san Pablo- que todos os homes



sálvense e cheguen ao coñecemento
da verdade [2] .

E coa volta ao tempo ordinario, a
liturxia lémbranos que nos achamos
na etapa da historia que media entre
a vinda do Paráclito en Pentecostés e
o advenimiento glorioso de
Xesucristo ao fin dos tempos. É esta
una das verdades contidas no Credo,
coa que se pecha o ciclo dos misterios
referentes ao noso Señor. Cada
domingo, na Santa Misa, confesamos
que o Señor, sentado agora á dereita
do Pai, de novo virá con gloria para
xulgar a vivos e mortos, e o seu reino
non terá fin [3] .

«Desde a Ascensión -explica o 
Catecismo da Igrexa católica -, o
advenimiento de Cristo na gloria é
inminente» [4] , no sentido de que
pode suceder en calquera momento.
Só Deus coñece cando terá lugar este
acontecemento, que marcará o fin da
historia e a renovación definitiva do



mundo. Por iso, sen alarmismos nin
temores, pero con sentido de
responsabilidade, habemos de
camiñar ben preparados para ese
encontro definitivo con Xesús, que,
por outra banda, realízase para cada
un no momento da morte. De Deus
vimos e a Deus imos: esta realidade
constitúe, no fondo, a síntese da
sabedoría cristiá. Con todo, como se
lamentaba o Papa recentemente, a
miúdo esquécense estes dous polos
da historia, e sobre todo a fe no
retorno de Cristo e no xuízo final
ás veces non é tan clara e firme no
corazón do cristián s [5] .

Consideremos que ese encontro
definitivo do Señor con cada un vai
precedido pola súa actuación
constante en cada momento da vida
ordinaria. Aínda lembro a viveza con
que san Xosemaría, para este andar
cotián, pedíalle: mane nobíscum! [6] ,
queda connosco. Dicímosllo
conscientes de que temos que deixar



que actúe en toda a nosa vida?
Exhortábanos tamén a estar prontos
para dar conta a Deus da nosa
existencia en calquera momento. En 
Camiño escribiu: " Ha de vir xulgar
aos vivos e aos mortos", rezamos
no Credo. -Oxalá non me perdas de
vista ese xuízo e esa xustiza e... a
ese Xuíz [7] . Son testemuña de que,
en cada xornada, consideraba
persoalmente esta eventualidade e
enchíase de gozo; igualmente
deberiamos alegrarnos todos os que
nos sabemos fillos de Deus. Por iso
engadía: Non brilla na túa alma o
desexo de que o teu Pai-Deus
póñase contento cando téñache
que xulgar? [8] .

O tempo presente, a etapa da historia
que nos toca a cada un percorrer, «é
un tempo de espera e de vixilia» [9] ,
no que temos que traballar coa
ilusión e o entusiasmo dos fillos bos
para ir implantando na terra, coa
axuda da graza, o reino de Deus que



Xesucristo levará á súa perfección no
último día. Así se explica na parábola
dos talentos, que o noso Pai
comentou en tantas ocasións [10] . O
Romano Pontífice lembrouno nunha
das súas catequeses con motivo do
Ano da fe. A espera do retorno do
Señor é o tempo da acción (...), o
tempo de facer render os dons de
Deus non para nós mesmos, senón
para El, para a Igrexa, para os
demais; o tempo no cal buscar
sempre facer que creza o ben no
mundo. E en particular hoxe, neste
período de crise, é importante non
pecharse nun mesmo, enterrando
o propio talento, as propias
riquezas espirituais, intelectuais,
materiais, todo o que o Señor nos
deu; senón abrirse, ser solidarios,
estar atentos ao outro [11] .

Filliños, non demos a esquecemento
estas recomendacións; esforcémonos
para que outras persoas, moitas!, non
só as escoiten, senón que se esforcen



para polas en práctica. En última
instancia, todo resúmese en
permanecer atentos, por amor de
Deus, ás necesidades dos demais,
comezando polos máis próximos -
quen están ao noso lado por motivos
familiares, profesionais ou sociais-,
tendo moi presente que -como
escribiu san Xoan da Cruz, e recolle o
Catecismo -, «á tarde examinaranche
no amor» [12] . Así o manifesta Cristo
mesmo na impresionante escena do
xuízo final que expón san Mateo 
[13] . Como sabemos servir? Pomos
alegría sobrenatural e humana neses
detalles, que deben ser cotiáns?

O pensamento destas realidades
últimas non ten que supor, repito, un
motivo de temores que paralicen o
alma, senón ocasión para ir
rectificando a nosa senda terrea,
acomodándonos ao que Deus espera
de cada un de nós. Ten que
impulsarnos a vivir mellor o
presente. Deus ofrécenos con



misericordia e paciencia este
tempo para que aprendamos cada
día a recoñecerlle nos pobres e nos
pequenos; para que nos
empreguemos no ben e esteamos
vixiantes na oración e no amor
[14] .

Sostennos e impúlsanos o Espírito
Santo, que Xesús enviou ao mundo
tras a súa ascensión gloriosa ao ceo.
Considerámolo con alegría na
recente solemnidade de Pentecostés,
e confesamos a súa existencia e a súa
acción na Igrexa cada vez que
rezamos o Credo: creo no Espírito
Santo, Señor e Dador de vida, que
procede do Pai e do Fillo, que co Pai e
o Fillo recibe unha mesma adoración
e gloria, e que falou polos profetas
[15] .

Trátase dunha verdade inaccesible á
razón humana, revelada por Cristo
aos Apóstolos, que nos mostra a
grandeza e a perfección de Deus. «O



Pai por ninguén foi feito, nin creado,
nin procreado. O Fillo non foi feito,
nin creado, senón procreado polo
Pai. O Espírito Santo non foi feito, nin
creado, nin procreado, senón que
procede do Pai e do Fillo» [16] . O 
Catecismo da Igrexa católica sintetiza
esta doutrina con breves palabras:
«A Unidade divina é Trina» [17] .

O Espírito Santo é o Amor das dúas
primeiras Persoas: Amor increado e
infinito, Amor consustancial, Amor
eterno que procede da entrega
mutua do Pai e do Fillo: un misterio
absolutamente sobrenatural que
coñecemos por revelación do mesmo
Xesucristo e que axuda a entender a
grandeza do don de amar.
Fundamentados nas súas palabras,
os Pais da Igrexa e outros grandes
teólogos guiados polo Maxisterio,
esforzáronse por ilustrar dalgún
modo -sempre no claroscuro da fe- a
divindade do Paráclito.



Baseados no modo de coñecer e de
querer propio das criaturas
humanas, creadas a imaxe e
semellanza de Deus, e polos nomes e
misións que na Sacra Escritura
atribúense ao Espírito Santo,
explicaron a súa procesión do Pai e
do Fillo como Amor subsistente. Así
como Deus Pai, coñecendo a súa
propia Esencia, procrea ao Fillo, así o
Pai e o Fillo ámanse nun único acto
de amor, eterno e infinito, que é o
Espírito Santo.

Que gozo e que paz débenos dar a fe
de sabernos asistidos en todo
momento polo divino Paráclito! Non
só acompañados desde fóra, como un
amigo afectuoso, senón como un
hóspede que moura, co Pai e co Fillo,
na intimidade da nosa alma en graza.
El é descanso no traballo, refrixerio
no medio da calor, consolo no pranto
[18] , como reza a Igrexa na
secuencia de Pentecostés. É a lux
beatíssima , a luz bienaventurada



que penetra até o fondo da alma:
ilumínanos para que coñezamos
mellor a Cristo, fortalécenos para
seguirlle de preto cando os
obstáculos e as contradicións
parecen asediarnos, impúlsanos a
saír de nós mesmos para
preocuparnos dos demais e levalos a
Deus.

A forza e o poder de Deus
iluminan toda a terra. O Espírito
Santo continúa asistindo á Igrexa
de Cristo, para que sexa -sempre e
en todo- signo levantado ante as
nacións, que anuncia á
humanidade a benevolencia e o
amor de Deus (cfr. Is 11, 12). Por
grandes que sexan nosas
limitacións, os homes podemos
mirar con confianza aos ceos e
sentirnos cheos de alegría: Deus
ámanos e líbranos dos nosos
pecados. A presenza e a acción do
Espírito Santo na Igrexa son a
peza e a anticipación da felicidade



eterna, desa alegría e desa paz
que Deus depáranos [19] .

Entre as metáforas que a Escritura
utiliza para falar do Paráclito, unha
das máis frecuentes é a da auga; un
elemento absolutamente necesario
para a vida natural: onde falta ou
escasea, todo convértese en deserto,
e os seres vivos enferman ou
morren. Manifesta unha das grandes
riquezas que o Creador confiou aos
homes para que a administren ben,
en servizo de todos. Na orde
sobrenatural, esa fonte de vida é o
Paráclito. No seu coloquio coa muller
samaritana, e logo na festa dos
tabernáculos, Xesucristo prometeu
que, aos que acollesen con fe a súa
palabra, daríalles auga viva; que
poría, en todos os que lle buscasen,
unha fonte de auga viva que brotaría
incesantemente das súas entrañas.
Anota san Xoan que referiuse con isto
ao Espírito que ían recibir os que
cresen en El [20] .



O Espírito Santo chega aos cristiáns
como manancial inesgotable dos
tesouros divinos. Recibímolo no
Bautismo e na Confirmación;
confíresenos no sacramento da
Penitencia, aplicando de novo ás
almas os méritos infinitos de Cristo; é
enviado ás nosas almas e aos nosos
corpos cada vez que recibimos a
Eucaristía e os demais sacramentos;
actúa na conciencia mediante as
virtudes infusas e os dons... Nunha
palabra, a súa misión consiste en
facernos verdadeiros fillos de Deus e
en que nos comportemos de acordo
con esa dignidade. Ensínanos a
mirar cos ollos de Cristo, a vivir a
vida como a viviu Cristo, a
comprender a vida como a
comprendeu Cristo. Velaquí por
que a auga viva que é o Espírito
sacia a sede da nosa vida [21] .

O Paráclito, Señor e Dador de vida,
que falou polos profetas e ungió a
Cristo para que nos comunicase as



palabras de Deus, segue agora
facendo ouvir a súa voz na Igrexa e
na intimidade das almas. Por iso, 
vivir segundo o Espírito Santo é
vivir de fe, de esperanza, de
caridade; deixar que Deus tome
posesión de nós e cambie de raíz
os nosos corazóns, para facelos á
súa medida [22] . Agradezamos os
coidados que nos dispensa como un
pai e unha nai bos, que iso e moito
máis é para cada un de nós.
Invocámoslle frecuentemente?
Renovamos en cada xornada a
decisión de manter atenta a alma ás
súas inspiracións? Esforzámonos por
seguilas sen opor resistencias?

Para facer realidade estas
aspiracións, recoméndovos que
fagades vosas unhas palabras que
san Xosemaría escribiu nos
primeiros anos da Obra: Ven, oh
Santo Espírito!: ilumina o meu
entendemento, para coñecer os
teus mandatos; fortalece o meu



corazón contra as insidias do
inimigo; inflama a miña vontade...
Ouvín a túa voz, e non quero
endurecerme e resistir, dicindo:
despois..., mañá. Nunc coepi! 
Agora!, non vaia a ser que o mañá
me falte. Oh, Espírito de verdade e
de sabedoría, Espírito de
entendemento e de consello,
Espírito de gozo e de paz!: quero o
que queiras, quero porque queres,
quero como queiras, quero cando
queiras... [23] .

Pidámosle con toda confianza pola
Igrexa e polo Papa, polos bispos e
sacerdotes, por todo o pobo cristián.
De modo especial, roguémosle por
esta pequena parte da Igrexa que é o
Opus Dei, polos seus fieis e
cooperadores, por todas as persoas
que se achegan ao noso apostolado
movidas polo nobre desexo de servir
máis e mellor a Deus e aos demais. E
que gran consolo ofrécesenos coa
solemnidade do Corazón de Xesús e a



memoria do Corazón Inmaculado de
María! Acudamos a estes refuxios de
paz, de amor, de alegría, de
seguridade.

Vai dous días que regresei dunha
viaxe a Sudáfrica, onde o labor da
Obra vai tomando corpo. Sabedes
que me gustaría estar en todos os
sitios onde viven e traballan as
miñas fillas e os meus fillos. Aí
voume coa oración, co sacrificio
gustoso, co ofrecemento do traballo.
Unídevos ás miñas intencións e
rezade por min, especialmente con
ocasión dos meus aniversarios, o
próximo día 14, para que sempre e
en todo móvame o afán exclusivo de
servir a Deus, á Igrexa, ás almas e a
todos vós coa totalidade e alegría con
que procedeu o noso Pai, coa
fidelidade do queridísimo don Álvaro
e de cuantos precedéronnos á casa
do ceo.

Con todo agarimo, bendívos



o voso Pai

+ Xavier

Roma, 1 de xuño de 2013.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

---------------------------------

[1] Sal 67/68, 36 (Vg).

[2] 1 Tm 2, 4.

[3] Misal Romano, Símbolo niceno-
constantinopolitano.

[4] Catecismo da Igrexa católica , n.
673.

[5] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 24-IV-2013.

[6] Lc 24, 29.

[7] San Xosemaría, Camiño , n. 745.

[8] Ibid ., n. 746.



[9] Catecismo da Igrexa católica , n.
672.

[10] Cfr. Mt 25, 14-30.

[11] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 24-IV-2013.

[12] San Xoan da Cruz, Avisos e
sentenzas, 57, en Catecismo da Igrexa
católica, n. 1022.

[13] Cfr. Mt 25, 31-46.

[14] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 24-IV-2013.

[15] Misal Romano, Símbolo niceno-
constantinopolitano.

[16] Símbolo Quicúmque ou
Atanasiano.

[17] Catecismo da Igrexa católica , n.
254.

[18] Misal Romano, solemnidade de
Pentecostés, Secuencia .



[19] San Xosemaría, É Cristo que
pasa, n. 128.

[20] Cfr. Jn 4, 10-13; 7, 37-39.

[21] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 8-V-2013.

[22] San Xosemaría, É Cristo que
pasa, n. 134.

[23] San Xosemaría, Apuntamento
manuscrito, abril de 1934.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/carta-do-prelado-
xuno-2013/ (12-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-xuno-2013/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-xuno-2013/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-xuno-2013/

	Carta do Prelado (xuño 2013)

