
opusdei.org

Carta do Prelado
(xuño 2008)

"Coñecer, experimentar, vivir,
testemuñar: nesas catro
palabras, pódese condensar a
correspondencia dos cristiáns
ao Amor de Deus". O trato de
Deus, un Deus con corazón de
Pai, centra a carta deste mes do
Prelado do Opus Dei."

17-06-2008

Queridísimos: ¡ que Xesús me garde
ás miñas fillas e aos meus fillos!



Ao escribirvos neste comezo do mes
de xuño, aflúe ao meu corazón a
necesidade de dar grazas de novo a
Deus por todos os seus dons. A
solemnidade do Corpus Christi, na
vixilia do cal impartín o presbiterado
a trinta e seis diáconos da Prelatura
del Opus Dei; a solemnidade do
Sagrado Corazón de Xesús, hai dous
días; e onte, sábado, a festa da
Visitación de Nosa Señora, constitúen
convites para incrementar a nosa
gratitude ao noso Redentor, do
Corazón aberto na Cruz do cal nos
chegan todos os bens. O noso
agradecemento diríxese tamén á
Santísima Virxen, canle espléndida
e fecunda -como se expresaba San
Xosemaría- pola que nos veñen todas
as grazas do Ceo. Acudo ao seu
Corazón inmaculado -onte era a súa
memoria litúrxica, aínda que este
ano non se celebraba- pregándolle
que nos conceda todas as súas
delicadezas para aprender día a día a
tratar máis e mellor ás tres Persoas



divinas. ¿Como te dirixes
expresamente a Deus Pai, a Deus
Fillo, a Deus Espírito Santo?

Haurietis aquas in gaudio de fontibus
salutis [1], sacaredes auga con gozo
das fontes da salvación. Estas
palabras, do profeta Isaías, dan nome
á encíclica coa que o Papa Pío XII
conmemorou o primeiro centenario
da extensión da festa do Sagrado
Corazón de Xesús á Igrexa universal.
Rememorando ese documento,
Benedicto XVI escribe que o costado
traspasado do Redentor é a fonte á
que nos invita a acudir a encíclica 
Haurietisaquas: debemos recorrer
a esta fonte para alcanzar o
verdadeiro coñecemento de
Xesucristo e experimentar máis a
fondo o seu amor [2].

Fun testemuña de como San
Xosemaría cultivou sempre unha
grandísima devoción ao Sagrado
Corazón de Xesús. Prendera na súa



alma dende neno e, con transcorrer
dos anos, foi adquirindo raíces máis
fondas na súa vida interior e na súa
grande preparación doutrinal. En
momentos de dificultade para a vida
da Igrexa -tamén desta partecica, a
Obra- consagrou o Opus Dei ao
Corazón Sacratísimo do Redentor.
Máis tarde, cando nalgúns ambientes
se menosprezaba esta recia
devoción, saíu na súa defensa con
apaixonado amor e con
profundidade teolóxica, como se pon
de manifesto nunha das homilías
recollidas en Es Cristo que pasa [3].
Acollíase á misericordia dese
Corazón, e así -a pesar de todas as
dificultades que xurdían- procedía
coa paz e a alegría que o mundo non
pode dar [4].

Consideraba a enorme riqueza que
se encerra nestas palabras:
Sagrado Corazón de Xesús. Cando
falamos de corazón humano -
recalcaba- non nos referimos só



aos sentimentos, aludimos a toda
a persoa que quere, que ama e
trata os demais. E, no modo de
expresarse os homes, que
recolleron as Sagradas Escrituras
para que poidamos entender así
as cousas divinas, o corazón é
considerado como o resumo e a
fonte, a expresión e o fondo último
dos pensamentos, das palabras,
das accións[5].

Deus caritas est [6], Deus é Caridade.
Polo seu amor infinito, Deus Pai
enviou ao mundo ao seu Fillo
unixénito, para que todo o que cree en
Él non pereza, senón que teña vida
eterna [7]. Por amor, igualmente
infinito, Xesucristo encarnouse no
seo da Virxe María, permaneceu nun
escuro canto da terra nosa, traballou
como nós, sufriu e gozou como nós, e
finalmente morreu no pau da Cruz,
ofrecendo a súa vida
voluntariamente para rescatarnos
dos nosos pecados. Por ese amor

https://opusdei.org/art.php?p=15203


deunos á súa Nai como Nai nosa,
cando agonizaba no Gólgota. Tras a
resurrección e ascensión ao Ceo, por
amor, en unión co Pai, enviounos o
Espírito Santo, ademais de quedar
connosco no Santísimo Sacramento
de la Eucaristía: co seu corpo e o seu
sangue, coa súa alma e a súa
divindade, feito Pan de vida,
alimento das nosas almas e dos nosos
corpos, garantía e semente da
resurrección gloriosa que tamén nós
agardamos. O Paráclito, Amor do Pai
e do Fillo, ensínanos coa acción da
súa graza a internarnos
constantemente no camiño da
santidade.

A devoción ao Corazón de Xesús
preséntanos un urxente convite a
considerar e agradecer os misterios
centrais da nosa fe: poñemos de
manifesto a certeza do amor de
Deus e a verdade da súa entrega a
nós. Ao recomendar a devoción a
ese Sagrado Corazón, estamos a



recomendar que debemos
dirixirnos integramente -con todo
o que somos: a nosa alma, os
nosos sentimentos, os nosos
pensamentos, as nosas verbas e as
nosas accións, os nosos traballos e
as nosas alegrías- a todo Xesús. 
Nisto concrétase a verdadeira
devoción ao Corazón de Xesús: en
coñecer a Deus e coñecernos a nós
mesmos, e en mirar a Xesús e
acudir a Él, que nos anima,
ensínanos, guíanos. Non cabe
nesta devoción máis
superficialidade que a do home
que, non sendo integramente
humano, non acerta a percibir a
realidade de Deus encarnado[8].
¿Somos amigos deste exame, deste
mirarnos diariamente no Señor?

O culto ao Sagrado Corazón
revélasenos como resposta da Igrexa
ao amor infinito da Santísima
Trinidade ás súas criaturas. O Santo
Padre expón que ese culto é, ao



mesmo tempo, o contido de toda
verdadeira espiritualidade e
devoción cristiá. Polo tanto, é
importante subliñar que o
fundamento desta devoción é tan
antigo como o cristianismo [9]. Por
iso, invita os católicos a abrirse ao
misterio de Deus e do seu amor,
deixándose transformar por el
[10]. E propón recorrer a esta fonte
para alcanzar o verdadeiro
coñecemento de Xesucristo e
experimentar máis a fondo o seu
amor. Así poderemos comprender
mellor o que significa coñecer no 
Xesucristo amor de Deus, 
experimentalo tendo posta nosa
mirada en Él, ata vivir
completamente da experiencia
dese amor, para podelo 
testemuñar aos demais [11].

Coñecer, experimentar, vivir,
testemuñar: nesas catro palabras,
pódese condensar a correspondencia
dos cristiáns ao Amor de Deus.

https://opusdei.org/art.php?p=15203
https://opusdei.org/art.php?p=15203


Tráenme á memoria aquelas outras 
etapas da vida cristiá, que San
Xosemaría sinalaba dende os
comezos da súa misión fundacional e
que recomendou incansablemente. 
Neste esforzo por identificarse con
Cristo -sinalaba-, distinguín como
catro chanzos: buscalo, atoparlle,
tratalo, amalo. Quizais
comprendedes que estades como
na primeira etapa. Buscádeo con
fame, buscádeo en vós mesmos con
todas as vosas forzas. Se obrades
con este empeño, atrévome a
garantir que xa o atopastes, e que
comezastes a tratalo e a amalo, e
a ter a vosa conversación nos ceos
(cfr. Flp3, 20)[12].

Primeiro, pois, busquemos a Cristo un
día e outro, con fame e sede da súa
compañía: como ansía o cervo as
correntes de auga, así ansíache a
miña alma, Deus meu [13]. Para iso,
coidemos as prácticas de piedade
cristiá coas que intentamos



entretecer cada unha das nosas
xornadas, especialmente a Santa
Misa e a oración, tanto mental como
vocal. Imploremos a intercesión da
nosa Nai a Virxe, dos Anxos
Custodios, dos santos que xa gozan
de Deus. Recorramos con forza a San
Xosemaría, que nos ensinou -a nós e
a tantos millóns de persoas-, coa súa
palabra e co seu exemplo, as sendas
do trato familiar con Deus na vida
corrente.

Este empeño perseverante por tratar
ao Noso Señor -tamén cando nos
sentimos áridos e sen ganas-
levaranos a experimentar a súa
presenza xunto a nós. Ben entendido
que non falo aquí de nada sensible,
senón máis ben da certeza -nacida da
fe e infundida polo Espírito Santo na
alma- de que verdadeiramente, pola
graza, somos templo vivo da
Santísima Trinidade; de que -como
escribe innumerables veces San
Pablo- existimos in Christo Iesu. E así,



arraigados e fundamentados na
caridade, poidades comprender con
todos os santos cál é a anchura e a
lonxitude, a altura e a profundidade; e
coñecer tamén o amor de Cristo, que
supera todo coñecemento, para que
vos enchades por completo de toda a
plenitude de Deus[14].

O Papa afirma que experiencia e
coñecemento non poden separarse:
están intimamente relacionados.
Polo demais, convén destacar que
un auténtico coñecemento do amor
de Deus só é posible no contexto
dunha actitude de oración humilde
e de xenerosa dispoñibilidade [15].
Deste modo chegaremos a vivir de
Cristo; é dicir, a referir a Él todas as
ocupacións e momentos, a facer todo
co único fin de agradarlle, a
baleirarnos de nós mesmos para que
o Señor habite en nós; é a
experiencia de fe de San Pablo,
cando escribe: vivo, pero xa non vivo
eu, senón que Cristo vive en min. E a



vida que vivo agora na carne a vivo
na fe do Fillo de Deus, que me amou e
entregouse a si mesmo por min [16].

¡ Con que forza fixo eco San
Xosemaría a estas palabras
inspiradas! A vida de Xesucristo -
escribiu-, se lle somos fieis, repítese
na de cada un de nós dalgún
modo, tanto no seu proceso
interno -na santificación- coma na
conduta externa[17]. E noutra
ocasión: Miráchesme moi serio...,
pero á fin entendíchesme, cando te
comentei: "quero reproducir a
vida de Cristo nos fillos de Deus, a
forza de meditala, para actuar
como Él e falar só de Él[18]".

Se nos esforzamos todos os días por
permanecer en Cristo e alimentarnos
de Cristo, a nosa fe traducirase
necesariamente en apostolado:
daremos testemuño do Señor coas
accións e coas palabras, coa enteira
existencia; e moitas persoas



sentiranse atraídas por Xesús, a
pesar -ou máis ben, a través- da nosa
loita persoal, feita de vitorias e de
derrotas, que poderemos converter
en triunfos se acudimos contritos á
misericordia divina, para volver
empezar. Se hai amor de Deus, se
hai humildade, se hai
perseveranza e tenacidade na
nosa milicia, esas derrotas non
adquirirán demasiada
importancia. Porque virán as
vitorias, que serán gloria aos ollos
de Deus. Non existen os fracasos,
se se obra con rectitude de
intención e querendo cumprir a
vontade de Deus, contando sempre
coa súa graza e con nosa nada[19].
¿Que desexos diarios de apostolado
hai na nosa xornada?

Manteñamos con vigor xeneroso o
trato con Xesucristo e procuremos
levarlle moitas almas. Acudamos á
intercesión de San Xosemaría, tan
poderosa ante o Señor, preparando

https://opusdei.org/art.php?p=15203


xa dende agora a súa festa, o 26 de
xuño. Deámoslle a coñecer moitas
persoas, poñendo ante os seus ollos o
exemplo e as ensinanzas do noso
Fundador.

Hai dúas semanas viaxei a Barcelona
e, antes de volver, fixen a oración na
Basílica da Mercede acompañado por
vós e por vós. Alí preguei á Virxe que
cada unha, cada un, incorporemos a
noso camiñar as palabras de San
Pedro que o noso Padre meditou
profundamente nesa cidade, antes da
súa primeira viaxe a Roma, cando se
dispoñía a abrir unha canle xurídica
universal ao Opus Dei: ecce nos
reliquimus omnia et secuti sumus te
[20]; mira que nós deixamos todas as
cousas e te seguimos. Recolleuse esa
frase no Evanxeo para que os
cristiáns a poñamos por obra na nosa
conduta e a digamos ao oído dos
nosos amigos ou amigas, pois non se
pode servir a dous señores [21].
Rezábase moi ben alí, diante da



imaxe de Nosa Señora da Mercede,
con toda a Obra, como fixo San
Xosemaría en 1946 e noutros
momentos.

Antes de rematar, desexo
recordarvos que o próximo día 29,
solemnidade de San Pedro e San
Pablo, comeza o ano paulino que
Benedicto XVI convocou para
conmemorar os dous mil anos do
nacemento do Apóstolo das xentes.
Para secundar as indicacións do
Santo Padre na celebración deste
bimilenario, suxírovos coñecer
mellor a vida e a obra deste grande
Apóstolo, Patrón da Obra, lendo e
meditando a fondo os Feitos dos
Apóstolos e os escritos paulinos. San
Pablo é, para todos os cristiáns, un
modelo estupendo de amor a Cristo,
de fidelidade á vocación, de celo
ardente polas almas. Imos
encomendarlle de modo especial os
froitos espirituais e apostólicos deste
ano especial a el dedicado.



Con todo cariño, vos bendice

o voso Pai

+ Javier

Roma, 1 de xuño de 2008.

[1] Is 12, 3.

[2] Benedicto XVI, Carta con motivo
do 50º aniversario da encíclica
"Haurietis aquas", 15-V-2006.

[3] Cfr. San Xosemaría, Homilía "O
Corazón de Cristo, paz dos cristiáns,",
17-VIN-1966, en Es Cristo que pasa,
nn. 162 ss.

[4] Cfr. Jn 14, 27.

[5] San Xosemaría, Es Cristo que
pasa, n. 164.

[6] 1 Jn 4, 8.

[7] Jn 3, 16.



[8] San Xosemaría, Es Cristo que
pasa, n. 164.

[9] Benedicto XVI, Carta con motivo
do 50º aniversario da encíclica
"Haurietis aquas", 15-V-2006.

[10] Ibid.

[11] Ibid.

[12] San Xosemaría, Amigos de Deus,
n. 300.

[13] Sal 42, 2.

[14] Ef 3, 17-19.

[15] Benedicto XVI, Carta con motivo
do 50º aniversario da encíclica
"Haurietis aquas", 15-V-2006.

[16] Gal 2, 20.

[17] San Xosemaría, Forxa, n. 418.

[18] Ibid., n. 886.



[19] San Xosemaría, Es Cristo que
pasa, n. 76.

[20] Mt 19, 27.

[21] Cfr. Mt 6, 24.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/carta-do-prelado-
xuno-2008/ (11-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-xuno-2008/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-xuno-2008/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-xuno-2008/

	Carta do Prelado (xuño 2008)

