
opusdei.org

Carta do Prelado
(xaneiro de 2016)

Na primeira carta do ano 2016,
o Prelado do Opus Dei fala da
Virxe, da necesidade de facer
exame de conciencia e do
Xubileu da Misericordia que
prosegue na Igrexa.

13-01-2016

Queridísimos: que Xesús gárdeme ás
miñas fillas e aos meus fillos!

Enchémonos de gozo ao rezar na
antífona de entrada da Misa de hoxe:
Salve, sancta Parens...; salve, santa



Nai de Deus, porque deches a luz ao
Rei que goberna ceo e terra polos
séculos dos séculos[1]. Cáusanos
unha enorme alegría confesar a nosa
fe na Maternidade divina de María,
raíz dos demais privilexios cos que a
Trindade adornou á nosa Señora.
Deus creouna inmaculada e
colmouna da graza, para que tamén
o seu corpo virginal estivese como
predisposto para procrear ao Fillo de
Deus na carne [2]. Que marabilla!
Ben podemos dicir á Nai de Deus e
nosa Nai: Máis que ti, só Deus![3].

Comprendemos o entusiasmo dos
cristiáns de Éfeso, cidade onde se
celebrou o Concilio ecuménico que
definiu esta dogma de fe no ano 431. 
A historia conservounos
testemuños da ledicia dos
cristiáns ante estas decisións
claras, netas, que reafirmaban o
que todos crían[4]. Lémbrao San
Xosemaría nunha das súas homilías,
con palabras tomadas de san Cirilo



de Alexandría, que desempeñou un
papel importante nesa asemblea
ecuménica: «O pobo enteiro da
cidade de Éfeso, desde as primeiras
horas da mañá até a noite,
permaneceu ansioso en espera da
resolución... Cando se soubo que o
autor das blasfemias fora deposto,
todos a un tempo voz comezaron a
glorificar a Deus e a aclamar ao
Sínodo, porque caera o inimigo da fe.
Apenas saídos da igrexa, fomos
acompañados con fachos ás nosas
casas. Era de noite: toda a cidade
estaba alegre e iluminada» [5]. E
comenta o noso Pai: así escribe San
Cirilo, e non podo negar que,
aínda a distancia de dezaseis
séculos, aquela reacción de
piedade impresióname
hondamente[6]. Aínda teño na
memoria a ocasión en que fomos a
Loreto, en 1971. Non puidemos
entrar na casa da Anunciación,
porque estaba xa pechada. San
Xosemaría púxose de xeonllos,



agarrado aos barrotes da cancela,
mentres dicía: Nai, miña Nai e nosa
Nai! E alí envorcou o seu amor e o
dos seus fillos e das súas fillas de
todos os tempos. Chegaramos á
basílica un pouco mareados por mor
da estrada, chea de curvas; pero iso
non foi obstáculo para a súa oración
e o seu agradecemento á nosa Nai do
Ceo.

Nai de Deus!, exclamaban tamén
aqueles antigos cristiáns de Éfeso,
rebosantes de gozo ante a
proclamación desa verdade. E o
mesmo confesamos hoxe nós. Salve,
sancta Parens..., salve, santa Nai de
Deus!... A primeira oración mariana
que chegou até nós é unha petición
dirixida á Virxe polos cristiáns de
Exipto, no século III, invocándoa
como Nai de Deus: sub tuum
præsídium confúgimus, Sancta Dei
Génetrix...; acollémonos baixo a túa
protección, santa Nai de Deus: non
despreces as súplicas que che



diriximos na nosa necesidade, así a
todo, sálvanos sempre de todos os
perigos, Virxe gloriosa e bendita [7].
San Xosemaría recitábaa a diario,
seguro do Refuxio dos brazos de
Santa María.

Queira Deus O noso Señor que esta
mesma fe arda nos nosos
corazóns, e que se alce dos nosos
beizos un canto de acción de
grazas: porque a Trindade
Santísima, ao elixir a María como
Nai de Cristo, Home como nós,
púxonos a cada un baixo o seu
manto maternal. É Nai de Deus e
nosa Nai[8].

Na primeira lectura da Misa, a
liturxia recolle a fórmula coa que o
mesmo Deus pide a Moisés que
bendiga ao pobo da antiga Alianza: o
Señor bendígache e protéxache, faga
resplandecer o seu rostro sobre ti e
concédache o seu favor. Que o Señor
che mire con benevolencia e



concédache a paz [9]. Na nosa Señora
realizouse plenamente esa
bendición. Así o explica o Papa
nunha homilía: «Ningunha outra
criatura viu brillar sobre Ela o rostro
de Deus como María, que deu un
rostro humano ao Verbo eterno, para
que todos póidano contemplar» [10].
Estas palabras axúdannos a
enmarcar o ano novo, poucas
semanas despois do comezo do
Xubileu. Constitúen unha invitación
a percorrer estes meses baixo o
amparo santo da nosa Señora, Mater
misericórdiæ, como rezamos en
Sálvea. Vemos á Virxe como a
criatura que con maior abundancia
experimentou a misericordia divina,
porque acolleu no seu seo ao Fillo
unigénito de Deus, e a que mellor
correspondeu a ese malgaste de
amor: velaquí a escrava do Señor,
fágase en min segundo a túa
palabra[11].



Esa resposta, ancílla Dómini,
manifesta a completa
dispoñibilidade da nosa Señora: a
súa entrega humilde e dócil á
Palabra de Deus, póndose ao servizo
da redención. A súa maternidade
virginal impulsouna, con constancia
ininterrompida, a advertir o peso da
humanidade, ao considerar o que san
Gabriel dicíalle de parte de Deus: 
darás a luz a un fillo, e poraslle por
nome Xesús. Será grande e será
chamado Fillo do Altísimo; o Señor
Deus daralle o trono de David, o seu
pai, reinará eternamente sobre a casa
de Jacob e o seu reino non terá fin
[12].

O peso da humanidade e o peso da
Igrexa. Mater Ecclésiæ! Nai do Corpo
místico de Cristo, que é a Igrexa. En
unión coa pregaria de María, a
Igrexa nacente realizou visiblemente
a súa esencial unidade, con Pedro e
os demais Apóstolos, na espera da
vinda do Espírito Santo o día de



Pentecostés [13]. Ela, coa súa
mediación materna, coidou e coida
sempre da Esposa de Cristo e de cada
un dos seus membros: membros de
Cristo! Aumentemos nosa oración
por esta unidade, especialmente pola
unidade diaria co Sucesor de Pedro e
cos sucesores dos demais Apóstolos.

A devoción a María é a mellor senda
para descubrir o rostro
misericordioso do noso Pai Divos,
que resplandece no Verbo
encarnado. É de gran importancia
que abramos sempre o corazón á
misericordia divina. Unha
necesidade imprescindible en todo
momento, pero quizá o noso tempo
requírao de modo especial. «Na nosa
época de profundos cambios, a
Igrexa está chamada a ofrecer a súa
contribución peculiar, facendo
visibles os signos da presenza e da
proximidade de Deus. E o Xubileu é
un tempo favorable para todos nós,
para que contemplando a Divina



Misericordia, que supera todo límite
humano e resplandece sobre a
escuridade do pecado, cheguemos a
ser testemuñas máis convencidas e
eficaces» [14].

Ademais, nestas datas, resulta lóxico
e frecuente trazar un balance do ano
transcorrido e, á luz desa mirada,
exporse unhas metas para o ano
sucesivo. Pondo no plano
sobrenatural este modo de
conducirse, nada máis evidente que
comezar os doce próximos meses co
santo e urxente afán de renovar os
desexos de identificación con
Xesucristo. O mellor modo consiste
en acudir á nosa Nai: a Xesús
sempre se vai e vólvese" por
María[15]. Ela condúcenos sempre
cara ao seu Fillo, como aos serventes
das vodas de Caná, cando lles
indicou: facede o que El vos diga[16].
Á vez, contemplar no Evanxeo o
rostro de Xesús, lévanos a exclamar
coa espontaneidade, admiración e



agarimo daquela muller: 
bienaventurado o ventre que che levou
e os peitos que che criaron[17].

Con frecuencia, tamén se compara o
novo ano cun libro coas páxinas en
branco, que cada un deberá encher
no transcurso das semanas seguintes.
Así se expresaba o beato Álvaro do
Portillo nunha data como a de hoxe,
en 1980: «Agradecer a Deus os seus
innumerables beneficios e
presentarlle nosa compunción;
formular bos propósitos e loitar por
cumprilos. Continuar estendendo a
Obra por todas partes!» [18].

Propóñovos este obxectivo para o
próximo ano. Don Álvaro suxería
«encher este libro en branco, que
hoxe se abre, co primor e a
delicadeza que se puña na Idade
Media para miniar aqueles
pergamiños, que son unha
preciosidade, facendo unha caligrafía
perfecta, sen borrones. E como



haberá manchas -porque todos temos
a natureza caída, e estamos cheos de
miserias-, que non nos falte a
valentía de recoñecelas como tales,
para suprimilas. E como as
borraremos? Coa humildade e
acudindo ao sacramento da
Penitencia» [19].

Buscar remedio ás nosas faltas é
unha tarefa de amor. Por iso
habemos de aproveitar un medio
moi necesario -indispensable- que é o
exame de conciencia. Como escribiu
san Josemaría, os exames de
conciencia, se non os practicaba xa
o primeiro home, inventounos o
primeiro cristián: probet autem
seípsum homo(1 Cor11, 28),
examínese a si mesmo o home,
dicía o Apóstolo aos de Corinto. E
aínda os homes honestos pagáns
examinaron tamén o seu espírito.
A última castañera que vende a
súa mercadoría modesta xunto ao
Tevere, conta o diñeiro que sacou



ao acabar a xornada, e o que lle
custaron as castañas, e o tempo
que empregou en vendelas (...): o
exame fixérono sempre todas as
criaturas, que tiveron
discernimiento e interese, por
cousas de Deus ou por cousas da
terra[20].

Suxírovos tamén que non
descoidedes este coñecemento diario
da alma á luz de Deus; como
aseguraba san Josemaría, bastan uns
minutos, antes de entregarse ao
repouso nocturno, pero con
constancia cotiá. Loxicamente, hai
momentos -antes de recibir o
sacramento da Penitencia, nun día de
retiro, nun aniversario significativo-,
en que será conveniente proceder
con máis detemento. En calquera
caso, sempre é conveniente invocar
ao Espírito Santo, para que nos
conceda a súa luz, e terminar cun
acto de dor e algún propósito
concreto para a xornada seguinte.



Deste xeito, endereitaremos o rumbo
da nosa conduta, e borraremos con
actos de contrición as manchas que
podamos estampar no libro da nosa
vida.

Nestas festas, e logo ao longo de todo
o ano, «é importante que entremos
en nós mesmos e fagamos un exame
sincero da nosa vida. Deixémonos
iluminar por un raio da luz que
provén de Belén, a luz daquel que é
"o máis Grande", e fíxose pequeno; o
"máis Forte", e fíxose débil» [21].

Roguemos a Deus que moitas almas
se beneficien da indulxencia xubilar
neste ano da misericordia, acudindo
antes a recibir o perdón de Deus na
Penitencia. Poucas semanas atrás, o
Papa volveu referirse a este
sacramento. « Un signo importante do
Xubileu -dicía- é tamén a Confesión.
Achegarse ao sacramento co que
somos reconciliados con Deus,



equivale a experimentar directamente
o seu misericordia»[22].

Non deixedes de rezar polas miñas
intencións: a Igrexa, o Papa e os seus
colaboradores, a paz do mundo,
todas as almas. E, para isto,
recorramos á intercesión da Nai de
Deus. Pidámosle que «a dozura da
súa mirada acompáñenos neste ano
santo, para que todos podamos
redescubrir a alegría da tenrura de
Deus» [23]. Que Ela faga germinar
nas almas, nas familias, nas nacións,
a semente do amor misericordioso,
que o seu Fillo Xesús esparce polo
mundo enteiro. Lembremos tamén
que, durante longas tempadas, o
refrán da presenza de Deus na
xornada de San Xosemaría pasaba
por repetir con novidade diaria: 
Miña Nai, Naiciña!

Con todo agarimo, bendívos e
deséxavos un ano 2016 fecundo en



obras de amor a Deus e de
apostolado.

o voso Pai

+ Xavier

Roma, 1 de xaneiro de 2016.

[1] Misal Romano, Solemnidade de
Santa María Nai de Deus, Antífona de
entrada.

[2] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Comentario ao evanxeo de san Juan,
cap. 1, lect. 10.

[3] San Xosemaría, Camiño, n. 496.

[4] San Xosemaría, Amigos de Deus.
n. 275.

[5] San Cirilo de Alexandría, Epístola
24 (PG 77, 138).



[6] San Xosemaría, Amigos de Deus,
n. 275.

[7] Oración Sub tuum præsidium.

[8] San Xosemaría, Amigos de Deus,
n. 275.

[9] Misal Romano, Solemnidade de
Santa María Nai de Deus, Primeira
lectura (Nm 6, 24-26).

[10] Papa Francisco, Homilía na
solemnidade de Santa María, Nai de
Deus, 1-I-2015.

[11] Lc 1, 38

[12] Ibid., 31-33.

[13] Cfr. Hch 1, 14; 2, 1-4.

[14] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 9-XII-2015.

[15] San Xosemaría, Camiño, n. 495.

[16] Jn 2, 5.



[17] Lc 11, 27.

[18] Beato Álvaro do Portillo, Notas
dunha reunión familiar, 1-I-1980.

[19] Ibid.

[20] San Xosemaría, Carta 29-IX-1957,
n. 71.

[21] Benedito XVI, Alocución no
Ángelus, 4-XII-2011.

[22] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 16-XII-2015.

[23] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
24.

Foto de portada: ebayink (Creative
Commons)

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-xaneiro-de-2016/


gl-es/article/carta-do-prelado-xaneiro-
de-2016/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-xaneiro-de-2016/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-xaneiro-de-2016/

	Carta do Prelado (xaneiro de 2016)

