
opusdei.org

Carta do Prelado
(setembro 2011)

O Prelado fala na súa carta
sobre Abrahán, pai na fe, de
quen destaca a súa fidelidade, o
seu trato e amizade con Deus e
a súa preocupación polos
demais.

05-09-2011

Queridísimos: ¡que Xesús me garde
ás miñas fillas e aos meus fillos!

Escríbovos estas liñas tendo ben
gravada na memoria a imaxe de
Bieito XVI e dos innumerables mozos



que, acollendo a convocatoria do
sucesor de san Pedro, acudiron á
Xornada Mundial da Mocidade.
Preparamos todos ese evento na
oración, persuadidos de que a moitos
lles chegaría dun modo ou outro a
voz do Señor, que convida a cada un
a seguirlle. Unha vez finalizados eses
días, continuemos rezando para que
as decisións dunha vida cristiá máis
intensa e máis apostólica maduren
en quen escoitamos e meditamos as
palabras do Santo Pai.

Convídovos a considerar este mes
algúns aspectos que o Romano
Pontífice destaca ao comentar a
figura do patriarca Abrahán -o noso
pai na fe-, como lle chama a liturxia 
[1] , pola súa fidelidade constante en
cumprir os mandatos do Señor.

Ao longo do camiñar terreo de
Abrahán, destaca a súa escoita atenta
da palabra divina. Desde que
abandona a súa familia e a súa terra



natal, deixando atrás as falsas
divinidades para servir ao Deus vivo,
a súa existencia está marcada
profundamente pola entrega
confiada ao Deus que se lle revelou.
Tamén nós temos que achegarnos á
Sacra Escritura co afán de descubrir
a voz de Deus. Así o expresaba o
Romano Pontífice fai poucos meses: «
Quero convidarvos (...) a coñecer
mellor a Biblia -que espero teñades
nas vosas casas- e, durante a
semana, detervos a lela e meditala
na oración, para coñecer a
marabillosa historia da relación
entre Deus e o home, entre Deus
que se comunica a nós e o home
que responde, que reza » [2] .

O noso Fundador daba o mesmo
consello: ler cada día algún
parágrafo do Novo Testamento
esforzándose por facer unha lectura
meditada, contemplativa, en
primeira persoa, para aproveitar as
luces do Paráclito. « Lede a



Escritura Santa. Meditade unha a
unha as escenas da vida do Señor,
os seus ensinos. Considerade
especialmente os consellos e as
advertencias con que preparaba a
aquel puñado de homes que serían
os seus Apóstolos, os seus
mensaxeiros, dun a outro confín
da terra » [3] . Como ben coñecedes,
na súa axenda de peto levaba
anotados algúns textos da Sacra
Escritura, que repasaba e ponderaba
con frecuencia. Da súa experiencia
persoal procede unha consideración
recollida en Surco : « Eses minutos
diarios de lectura do Novo
Testamento, que che aconsellei
(...), son para que encarnes, para
que cumpras o Evanxeo na túa
vida..., e para facelo cumprir » [4] .

Pero volvamos á historia de
Abrahán. A fe condúcelle a ouvir con
atención a palabra do Señor e a pola
por obra. A súa intimidade con Deus
crece co trato, até o punto de que a



Sacra Escritura, cando formula o seu
eloxio, di do que era amigo de Deus
[5] . Tamén Xesucristo dá ese título
aos Apóstolos: chameivos amigos,
porque todo o que ouvín do meu Pai
fíxenvolo coñecer [6] . E repítenolo a
cada unha, a cada un -non unha vez,
¡moitas!-, ao longo da xornada.

O amigo abre o seu corazón ao
amigo, fálalle das súas
preocupacións, dos seus proxectos e
alegrías. E, nos intres de oración,
afiánzase máis e máis esa intimidade
con Deus. A historia de Abrahán é
paradigmática. Fixar en que, cando o
Señor decide castigar aos habitantes
de Sodoma e Gomorra polos seus
moitos pecados, comunícallo antes
ao seu amigo. Como poderei ocultar a
Abrahán o que vou facer, cando
Abrahán vaise a converter nun pobo
grande e poderoso, e nel van ser
bendicidos todos os pobos da terra?
[7] . O Santo Pai comenta a este
propósito: « aquí intervén Abrahán



coa súa oración de intercesión (...). A
través del, o Señor quere reconducir á
humanidade á fe, á obediencia, á
xustiza. E agora este amigo de Deus
ábrese á realidade e ás necesidades do
mundo, reza polos que están a piques
de ser castigados e pide que sexan
salvados» [8] .

Impresiona moito, e á vez resulta
alentador, esta pasaxe da Escritura
no que un home, firmemente
apoiado na súa condición de amigo,
enfróntase en certo xeito co Altísimo,
avogando pola conversión dos
pecadores cunha oración confiada. 
¿Vas destruír ao xusto co malvado?
Quizá haxa cincuenta xustos dentro
da cidade; vala a destruír?; non a
perdoarás en atención ao cincuenta
xustos que haxa dentro dela? Lonxe
de ti facer tal cousa; matar ao xusto
co malvado, e equiparar ao xusto e ao
malvado; lonxe de ti [9] .



O Señor condesciende á petición de
Abrahán. Con todo, o patriarca,
temendo que nin sequera cincuenta
xustos áchense na cidade, vai
reducindo o número no seu diálogo,
até chegar a unha decena: non se
enfade o meu Señor se falo unha vez
máis; quizá se atopen alí dez. Deus
contestou: non a destruirei en
atención ao dez [10] . Ao final, como
nos consta -e causa pena, pola
cerrazón dos corazóns-, Sodoma e
Gomorra foron destruídas: non se
acharon nesas cidades nin sequera
ese pequeno número de xustos que
as libraron do castigo.

¡Que importante é a oración duns
por outros! Máis aló da conclusión
histórica desta pasaxe, aquí
revélallenos a grandeza da
misericordia divina. Explica o Papa
que, « coa súa oración, Abrahán
non invoca unha xustiza
meramente retributiva, senón
unha intervención de salvación



que, tendo en conta aos inocentes,
libre da culpa tamén aos impíos,
perdoándoos » [11] . Tamén agora,
como noutros momentos da historia,
o Señor está disposto a converter os
corazóns, atendendo as súplicas dos
seus amigos. Pero é preciso que cada
unha e cada un rece máis, para que
as almas volvan á amizade de Deus e
para que nós non nos afastemos.
Como dicía o noso Pai, o problema é
que « rezamos poucos, e os que
rezamos, rezamos pouco ».

É preciso orar sempre e orar con
máis intensidade polas necesidades
da Igrexa, das almas, do mundo
enteiro. Fagámolo con fe, humildade
e perseveranza. Lembremos a
promesa do Señor a David,
descendente de Abrahán: fun tecum
in omnibus, ubicumque ambulasti
[12] , estiven contigo en todas as túas
andanzas. Estas palabras conmovían
moito ao noso Pai, porque vía nelas a



seguridade de que o Señor se atopa
constantemente xunto aos seus fillos.

A profecía mesiánica dirixida a
David prosegue con estas outras
palabras: cando completases os días
da túa vida e descanses cos teus pais,
suscitarei despois de ti unha liñaxe
saída das túas entrañas e consolidarei
o seu reino (...). A túa casa e o teu
reino permanecerán para sempre na
miña presenza e o teu trono será
firme tamén para sempre [13] . Esta
promesa fíxose realidade en
Xesucristo e segue vixente na Igrexa.
Nunha ocasión -cúmprense agora
oitenta anos-, san Xosemaría
entendeuna como referida tamén á
Obra, parte viva do Corpo místico.
Facía oración ante o Sagrario, con
esforzo, cando o Señor puxo nos seus
beizos esas palabras tal como líanse
entón na liturxia. O noso Fundador
deixouno escrito nos seus
apuntamentos espirituais. « Din así
as palabras da Escritura que atopei



nos meus beizos: "et fui tecum in
omnibus ubicumque ambulasti,
firmans regnum tuum in
æternum": apliquei a miña
intelixencia ao sentido da frase,
repetíndoa amodo. E despois, onte
tarde, hoxe mesmo, cando volvín a
ler estas palabras (...) comprendín
ben que Cristo-Jesús deume a
entender, para consolo noso, que 
"a Obra de Deus estará con El en
todas as partes, afirmando o
reinado de Xesucristo para
sempre"» [14] .

Pensemos máis, por tanto, que ti e eu
temos que estar co Señor,
correspondendo aos toques da graza.
Aínda que cada un de nós sexa e
sáibase pouca cousa, o noso Pai Deus
desexa contar coa nosa colaboración
-xunto aos demais fieis da Igrexa-
para levar a súa misericordia á
humanidade. El desexa salvar aos
homes dos seus pecados -verdadeira
causa de todos os males-, pero



respecta a liberdade das criaturas.
Como no caso daquelas cidades polas
que intercedió Abrahán, precísase
unha mínima resposta por parte dos
homes: « Para transformar o mal
en ben, o odio en amor, a vinganza
en perdón. Por iso os xustos tiñan
que estar dentro da cidade, e
Abrahán repite continuamente:
"Quizais alí atópense..." » [15] .
Recalca o Papa que « "alí", dentro
da realidade enferma, é onde ten
que estar ese xerme de ben que
pode sanar e devolver a vida. Son
palabras dirixidas tamén a
nós:que nas nosas cidades haxa
un xerme de ben; que fagamos
todo o necesario para que non
sexan só dez xustos, para
conseguir realmente que vivan e
sobrevivan as nosas cidades e
para salvarnos desta amargura
interior que é a ausencia de Deus »
[16] .



¿Dámonos conta de que a nosa
conversación confiada co Señor
ocupa un lugar importante para que
se cumpra o designio divino da
salvación? Deus conta coa nosa
pelexa persoal, coa túa oración e a
miña, para enviar abundantes grazas
ás almas. ¡Non nos desalentemos
ante a aparente prepotencia do mal!
O profeta Xeremías buscaba de parte
de Deus un só xusto en Xerusalén,
para salvar a cidade: percorrede as
rúas de Xerusalén, mirade ben e
decatádevos, buscade polas súas
prazas a ver se atopades a un home,
se hai quen faga xustiza e busque a
fidelidade: entón perdoareina [17] . A
situación cambiou radicalmente
despois da Encarnación do Verbo. Xa
non é a falta dun xusto o que pode
impedir o efecto da misericordia
divina, porque ese Xusto existe: é
Jesús, vencedor do pecado e da
morte, que no Ceo conserva a
humanidade asumida e vive sempre
para interceder por nós [18] . Por iso,



no faltará nunca quen, no medio do
mundo, eleven constantemente as
súas pregarias ao Ceo, ben unidos a
Xesucristo. E entón, como afirma o
Santo Pai, « a oración de todo home
atopará a súa resposta; entón
toda intercesión nosa será
plenamente escoitada » [19] .

Cantas veces ouvín de beizos do noso
Pai este berro: « Fe, meus fillos, fe! »
Porque todo remédiase se rezamos,
se unimos as nosas peticións ás que
Cristo alza a Deus Pai na Santa Misa,
sacrificio dunha eficacia
impetratoria infinita. Así se
comportaron sempre os cristiáns,
sobre todo en épocas de especial
dificultade. Releamos unha páxina
dos Feitos dos Apóstolos, que nos
relata a prisión de Pedro en
Xerusalén [20] . San Xosemaría
considerábaa nunha das súas
meditacións durante os meses de
persecución relixiosa en España, en
1937. As súas palabras, dirixidas



entón ao pequeno grupo de persoas
que lle acompañaban nun refuxio,
aparecen plenamente actuais, pois,
superando as concretas vicisitudes
históricas, detéñense no permanente.

Ao meditar sobre esa escena, o noso
Pai preguntábase: « ¿Qué podían
facer os primeiros cristiáns para
defender ao seu primeiro Papa? A
maior parte deles eran xente sen
influencia algunha; e os que a
tiñan, non podían usala. Pero San
Lucas non deixa de consignarnos a
conduta daqueles primeiros
irmáns nosos. Di: oratio autem
fiebat sine intermissione ( Hch 12,
5). Oraban sen cesar. Toda a
Igrexa, en pé, cos brazos no alto
"en actitude de oración", clamaba
ao seu Deus. ¿Cales foron os
resultados desta conduta? Pola
noite, na prisión de Pedro, un anxo
aparécese na súa cela, espértalle e
avísalle: surge, velociter ( Hch 12,
7); levántate rápido, vístete e



cálzate. As cadeas quebréntanse,
se franquean as portas da prisión,
e o Príncipe dos Apóstolos sae da
súa cárcere» [21] .

¡Como desexo que este comentario
do noso Fundador impúlsenos a
unha oración pola Igrexa, polo Papa,
por todas as almas, chea de
confianza! Nos intres de meditación
diante do Sagrario, falemos co Señor
dos nosos amigos, dos nosos
parentes, dos nosos coñecidos,
pedindo para eles todo o que
necesiten. Fagamos os nosos plans de
apostolado con Xesús e xunto a Xesús,
que así sairán adiante: desde as
iniciativas máis correntes, quizá
aparentemente pequenas -e nada é
pequeno cando se trata do ben
espiritual dunha alma-, até os
proxectos de máis envergadura que
miran a devolver á sociedade un
profundo sentido cristián. Volvamos
pór por obra o consello de san
Xosemaría: « Antes de falar de Deus



coas almas, falemos con Deus das
almas ». ¿Ti pides cada día polas
persoas que atopas? ¿Esfórzaste por
ter novas amizades, intensificar o
trato con quen xa son amigos teus?
Recemos de modo especial pola viaxe
do Papa a Alemaña, do 22 ao 25 do
presente mes.

Retornando ás consideracións do
principio destas liñas, insisto na
necesidade de encomendar ao Señor
os froitos de todas as actividades
realizadas estes meses no mundo
enteiro. Insisto: recemos
especialmente pola continuidade do
labor apostólica coa mocidade,
despois das xornadas de Madrid,
para que en todas partes moitos
homes e mulleres novas decídanse a
seguir de preto a Xesucristo.
Confiemos estes desexos á Santísima
Virxe, aproveitando as diversas
festas marianas que balizan o mes de
setembro. E non nos esquezamos de
estar, con Ela, a carón da Cruz de



Jesús, na Misa e durante a xornada
enteira. Deste xeito faranse realidade
as fames de santidade e de
apostolado que desexamos sementar
nos corazóns.

Acudamos tamén á intercesión do
queridísimo don Álvaro, que tan
fielmente levou a cabo o cambio de
relevo . Non imaxinades cantos
personaxes e persoas faláronme do
que xa anunciou o noso Pai: « Cando
eu falte, non haberá ningún
terremoto na Obra ». E isto, como
grazas a deus sucedeu, levou a cabo
pola total colaboración do seu
primeiro sucesor, coa paz inalterable
que lle caracterizaba.

Para as miñas viaxes a África,
trasladeime a Francia, sede dunha
das dúas liñas aéreas que teñen voos
directos á conta de Marfil e a Congo,
e alí permanecín unhas semanas.
Como ben podedes imaxinar, en
París -lembrando moi expresamente



ao noso Pai e ao queridísimo don
Álvaro- fomos a rezar á Medalla
Milagrosa, tamén aquí acompañado
por todas e por todos, como sempre,
grazas a deus. E, tamén como
sempre, toquei que se goza estando
"en casa". Pasei unhas semanas en
Couvrelles, rememorando os pasos
de san Xosemaría e do seu primeiro
sucesor por esa casa de retiros.
Uninme ás súas intencións, para que
o Señor continúe bendicindo o labor
nesa Rexión e en todas, porque
necesitamos multiplicarnos por 500,
pois de moitos novos países
chámannos a berros. Dou moitas
grazas ao Señor por coincidir coas
vosas irmás ou cos vosos irmáns
franceses, insistindo en que de todos
os lugares necesitamos moitos novos
brazos.

A punto estamos de comezar o labor
en Sri Lanka: ¿non sentides as fames
de colaborar, cada unha e cada un



desde o seu sitio, nesta sementa de
paz e de alegría por todo o mundo?

Con meu agarimo, bendívos

o voso Pai

+ Javier

Pamplona, 1 de setembro de 2011.

[1] Misal Romano, Pregaria
eucarística I.

[2] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 18-V-2011.

[3] San Xosemaría, Amigos de Deus,
n. 172.

[4] San Xosemaría, Asuco , n. 672.

[5] Cfr. 2 Cro 20, 7; Is 41, 8; Dn 3, 35.

[6] Jn 15, 15.

[7] Gn 18, 17-18.



[8] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 18-V-2011.

[9] Gn 18, 23-25.

[10] Ibid ., 32.

[11] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 18-V-2011.

[12] 2 Sam 7, 9.

[13] Ibid ., 7, 12-16.

[14] San Xosemaría, Apuntamentos
íntimos , n. 273 (8-IX-1931). Cfr. A.
Vázquez de Prada, "O Fundador do
Opus Dei", vol. I, pp. 385-386.

[15] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 18-V-2011.

[16] Ibid .

[17] Jr 5, 1.

[18] Hb 7, 25.



[19] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 18-V-2011.

[20] Cfr. Hch 12, 1-19.

[21] San Xosemaría, Notas dunha
meditación, 24-VIN-1937.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/carta-do-prelado-
setembro-2011/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-setembro-2011/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-setembro-2011/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-setembro-2011/

	Carta do Prelado (setembro 2011)

