
opusdei.org

Carta do Prelado
(outubro 2011)

Con ocasión dun novo
aniversario da fundación da
Obra, o Prelado reflexiona
sobre os sentimentos de
adoración e gratitude que
embargaron a alma de san
Xosemaría, o 2 de outubro de
1928.

02-10-2011

Queridísimos: ¡que Xesús me garde
ás miñas fillas e aos meus fillos!



Mañá celebraremos un novo
aniversario do momento en que a luz
de Deus fíxose clara como o sol de
mediodía na alma do noso Fundador.
Domine, ut videam!, Domina, ut sit!,
clamara insistentemente desde a súa
adolescencia. E a resposta do Señor,
por intercesión da Santísima Virxe,
chegoulle o 2 de outubro de 1928.
Convídovos a rememorar a escena,
tal como san Xosemaría deixouna
consignada nos seus apuntamentos
espirituais, para tratar de sacar
ensinos aplicables á nosa existencia
cotiá. E convídovos tamén a que
todos os días deades grazas á
Trindade Santísima por querer o
Opus Dei.

Achábase o noso Pai -coñecémolo
todas e todos- facendo uns días de
retiro espiritual. Na mañá da terceira
xornada, despois de celebrar a Santa
Misa, prolongaba a súa oración,
repasando as notas que había ido
tomando nos meses e anos



anteriores: luces que o Señor lle
había ido dando con vistas ao que lle
ía a pedir. Até ese momento, na súa
mente existían só ideas
fragmentarias sobre o que Deus
esperaba da súa vida, fogonazos de
luz que non sabía interpretar con
exactitude. No seu corazón
fomentaba unha dispoñibilidade
rendida para cumprir a Vontade
divina, descoñecendo que era. E, de
súpeto, aquelas luces parciais,
aqueles indicios do querer de Deus,
reveláronselle claramente. « Recibín
a iluminación sobre toda a Obra,
mentres lía aqueles papeis.
Conmovido me arrodillé -estaba só
no meu cuarto, entre plática e
plática- dei grazas ao Señor, e
recordo con emoción o tocar das
campás da parroquia de N. Sra. dos
Anxos » [1] .

A primeira reacción de san
Xosemaría foi, como se deduce deste
texto autobiográfico, unha profunda



conmoción de todo a súa ser, cunha
manifestación externa ben concreta:
caeu de xeonllos en adoración ante o
designio divino, porque ?como sinala
Bieito XVI? « a oración ten unha
das súas típicas expresións no
xesto de porse de xeonllos » [2] .
Con esa actitude, a criatura recoñece
a súa necesidade absoluta de Deus,
sen o que nada é, nada pode. Nesa
experiencia, a persoa agraciada por
Deus « diríxese toda ela ao Ser
fronte ao cal está; orienta a súa
alma a aquel Misterio do que
espera a realización dos seus
desexos máis profundos e a axuda
para superar a indigencia da súa
propia vida » [3] .

Ese acto de sumisa aceptación, co
que o noso Pai comezou o seu
camiño no Opus Dei, estaba
impregnado de humildade. ¡Cantas
veces, lembrando eses momentos,
mostrou a súa profunda convicción
de que o Señor se serviu del como



dun instrumento desproporcionado,
para que queda claro que a Obra
viña de Deus, non era froito do
enxeño humano! « É coma se unha
persoa tomase a pata dunha mesa
e escribise -cunha fermosa
caligrafía- un manuscrito miniado,
precioso» [4] , dicía nunha ocasión.
Lembrando aquela intervención
divina na súa alma, comentaba: « 
Non me pediu permiso Xesucristo
para meterse na miña vida. Viño e
plantouse alí: ti fasme isto e isto, e
eu... como un borriquito. É Señor
de todas as criaturas.

» Tedes dereito a metervos nas
almas de todos, para axudarlles a
ser mellores, respectando a
liberdade de cada un. Quizá
algunha vez non vos recibirán ben,
pero noutras ocasións iranvos a
buscar. Isto está claro: non só é un
dereito do cristián, senón que é un
deber: ide e ensinade a todas as
criaturas ( Mt 28, 19) » [5] .



Non tería nada de particular que os
discípulos de Xesús, ao considerar a
grandeza do encargo divino e a
pequeñez das nosas forzas,
preguntásemonos nalgunha ocasión:
¿como é posible que Deus se fixara
en min, para realizar todo ese labor?;
¿como é posible que me dirixira a
súa chamada, se son tan pouca
cousa, se carezo de virtudes e de
medios? Neses momentos, san
Xosemaría aconsellaba abrir o
Evanxeo de san Juan e meditar « 
aquela pasaxe no que se narra a
curación do cego de nacemento.
Vede como Jesús fai barro, con po
da terra e saliva, e aplica ese lodo
aos ollos do cego para darlle a luz
(cfr. Jn 9, 6). O Señor usa como
colirio un pouco de lodo» [6] . E
engadía, dirixíndose ás súas fillas e
fillos no Opus Dei, con palabras que
se poden aplicar perfectamente a
todos os cristiáns: « Co coñecemento
propio da nosa fraqueza, de noso
ningún valer, pero coa graza do



Señor e a boa vontade, somos
medicamento, para dar luz; somos
-experimentando a nosa poquedad
humana- fortaleza divina, para os
outros» [7] .

Especialmente na Misa e nos intres
de oración, ao situarnos fronte a
Deus sen ocultar a nosa miseria, pero
tamén coa convicción de ser fillos
seus queridísimos, o barro da nosa
debilidade persoal convértese en
medicamento para a saúde de tantas
persoas. Metidos nese forno ardente
de caridade, que é o Corazón de
Cristo, a nosa alma vaise
identificando máis e máis con Jesús
pola acción do Espírito Santo. « A
oración, que é apertura e
elevación do corazón a Deus,
convértese así nunha relación
persoal con El. E aínda que o home
esquézase do seu Creador, o Deus
vivo e verdadeiro non deixa de
tomar a iniciativa, chamando ao
home ao misterioso encontro da



oración » [8] . Acudimos
puntualmente a esas medias horas de
oración, para falar de ti a ti co noso
Deus? Que esforzo pomos para non
perder nin un minuto deses tempos?

Nestes últimos meses, lembreivos a
importancia de coidar eses intres
diarios de meditación. Non me
cansarei de insistirvos, porque -
seguindo o ensino do noso Pai, ben
ancorado na tradición da Igrexa-
estou convencido, como vós, de que é
esta a única arma de que dispomos
os cristiáns, para vencer nas pelexas
grandes e pequenas, para a gloria de
Deus, que se presentan ao longo das
nosas xornadas.

Bieito XVI expón amplamente este
aspecto nunha das catequeses sobre
a oración, que está a desenvolver nas
audiencias xerais. Ao considerar o
misterioso episodio da loita nocturna
do patriarca Jacob cun descoñecido,
antes de atravesar o vao que lle



conduciría ao encontro co seu irmán
Esaú [9] , o Papa lembra -con
palabras do Catecismo da Igrexa
católica - que «a tradición espiritual
da Igrexa tomou deste relato o
símbolo da oración como un combate
da fe e unha vitoria da
perseveranza» [10] . E comenta: « O
texto bíblico fálanos da longa
noite da procura de Deus, da loita
por coñecer o seu nome e ver o seu
rostro; é a noite da oración que,
con tenacidade e perseveranza,
pide a Deus a bendición e un nome
novo, unha nova realidade, froito
de conversión e de perdón » [11] .

Deixádeme que vos insista:
perseveremos no combate da
oración , sen descoidar ou rebaixar
nunca, por ningún motivo, eses
intres de charla co noso Pai Divos;
dialoguemos con Xesucristo, o noso
Irmán maior, que nos ensina a tratar
ao seu Pai celestial; demos entrada
ao Paráclito, que desexa inflamar os



nosos corazóns no amor de Deus.
Poñamos como intercesora á Virxe
Santísima, Nai de Deus e Nai nosa,
que é Mestra de oración; e
recorramos a san Xosé, aos anxos e
aos santos, especialmente a san
Xosemaría, que coa súa doutrina e o
seu exemplo mostrounos o modo de
ser contemplativos no medio do
mundo.

Tornemos ás palabras coas que o
noso Pai describía o que sucedeu na
súa alma o 2 de outubro de 1928.
Despois de anotar que caeu de
xeonllos, adorando a Deus ante o
designio divino que naquel momento
descubríaselle, engade que a súa
alma se encheu dun profundo
sentimento de gratitude: « Din
grazas ao Señor, e recordo con
emoción o tocar das campás da
parroquia de N. Sra. dos Anxos » 
[12] .



Para quen sabe que de Deus lle vén
todo o bo, e que nada de valor posúe
en por si, o agradecemento móstrase
como o reverso da adoración:
compoñen inseparablemente as dúas
caras dunha moeda. Por iso o noso
Pai quixo que a data do 2 de outubro,
así como a do 14 de febreiro -
aniversario doutras decisivas
intervencións do Señor na historia
da Obra- fosen días de fonda e
constante acción de grazas no Opus
Dei. ¿Sabedes como mostraba a súa
gratitude?: con abundantes actos de
desagravio.

Elevemos, pois, o noso corazón ao
Señor cheos de gratitude. O 6 de
outubro é tamén un día moi
oportuno para manifestar eses
sentimentos, pola canonización de
san Xosemaría, que nos lembra que é
posible chegar á verdadeira
santidade, como o noso Pai, que
percorreu con fidelidade, un día e
outro, esta senda que se abre paso



entre as circunstancias normais da
vida cotiá.

Certamente, este empeño require
unha pelexa constante contra todo o
que nos poida apartar do amor de
Deus; unha loita que recupera vigor e
enerxías nos momentos dedicados ao
trato persoal co Señor. A pelexa
nocturna de Jacob « convértese así,
para o crente, nun punto de
referencia para entender a
relación con Deus (...). A oración
require confianza, proximidade,
case nun corpo a corpo simbólico
non cun Deus inimigo, adversario,
senón cun Señor que bendí e que
permanece sempre misterioso (...).
Por isto o autor sacro utiliza o
símbolo da loita, que implica forza
de ánimo, perseveranza,
tenacidade para alcanzar o que se
desexa. E se o obxecto do desexo é
a relación con Deus, a súa
bendición e o seu amor, entón a
loita non pode menos de culminar



na entrega de si mesmos a Deus,
no recoñecemento da propia
debilidade, que vence
precisamente cando se abandona
nas mans misericordiosas de Deus
» [13] .

No preciso momento en que san
Xosemaría vía a Obra, o 2 de outubro
de 1928, escoitaba o eco das campás
da igrexa da nosa Señora dos Anxos,
que repicaban a bato en honra da
súa patroa. « Nunca deixaron de
soar nos meus oídos» [14] , lembrou
moitas veces o noso Pai. E case ao
final da súa vida, cunha das cartas
que chamou "badaladas",
exhortábanos a manternos nunha
vixilia de amor a Deus: « Quixera
que esta badalada metese nos
vosos corazóns, para sempre, a
mesma alegría e igual vixilia de
espírito que deixaron na miña
alma ?-transcorreu xa case medio
século- aquelas campás da nosa
Señora dos Anxos» [15] .



No mes de agosto tiven que volver a
Pamplona para terminar a revisión
médica, interrompida antes de
viaxar a África; e o 23 dese mes
"escapeime" a Torreciudad. Alí
atópase a única campá do templo da
nosa Señora dos Anxos, que se salvou
da destrución. Quixen estar no
santuario todo o tempo posible, e
fixen a oración da tarde na capela do
Santo Cristo. Levándovos comigo a
todas, a todos, pedín ao Señor -como
nos aconsellaba o noso Pai- que
soubésemos mirar a súa entrega para
mellorar a nosa. Estade seguros,
seguros, de que ¡podemos!

A Santísima Virxe estivo presente en
todas as encrucilladas do camiño do
Opus Dei; por iso é lóxico que as
nosas accións de grazas cheguen a
Deus a través dela. Recorremos á súa
intercesión en todos os momentos,
pero especialmente nas súas festas.
Neste mes temos varias: A nosa
Señora do Rosario, o próximo 7 de



outubro; o día 12, a Virxe do Pilar, á
que o noso Fundador tivo tanta
devoción desde pequeno, e á que
acudiu cotidianamente mentres se
preparaba para o sacerdocio,
pedíndolle - Domina, ut sit! , Señora,
que sexa!- a realización do que
presaxiaba na súa alma. Non
esquezamos tampouco que o 11 de
outubro de 1943 -entón festa
mariana, pois se conmemoraba nesa
data a Maternidade divina de María-
a Obra recibiu a primeira aprobación
escrita da Santa Sé.

Lembrando ao beato Xoán Pablo II -
este ano poderemos celebrar a súa
memoria litúrxica, o 22 de outubro-,
digamos a Santa María cheos de
confianza: totus tuus, quero ser todo
teu, como o foi este santo Pontífice,
como o foi o noso queridísimo Pai.
Podemos aproveitar esa
conmemoración para pedir a
intercesión de Xoán Pablo II en favor
da Igrexa e do Opus Dei, para rezar



polo Papa. Encomendádelle tamén as
miñas intencións.

Con meu agarimo, bendívos

o voso Pai

[1] san Xosemaría, Apuntamentos
íntimos, n. 306 (2-X-1931), en A.
Vázquez de Prada, "O Fundador do
Opus Dei", I, p. 293.

[2] Bietito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 11-V-2011.

[3] Ibid .

[4] san Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 31-XII-1973.

[5] san Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 18-V-1970.

[6] san Xosemaría, Carta 29-IX-1957,
n. 16.

[7] Ibid .



[8] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 11-V-2011.

[9] Cfr. Gn 32, 22-32.

[10] Catecismo da Igrexa católica, n.
2573.

[11] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 25-V-2011.

[12] san Xosemaría, Apuntamentos
íntimos , n. 306 (2-X-1931), en A.
Vázquez de Prada, "O Fundador do
Opus Dei", I, p. 293.

[13] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 25-V-2011.

[14] san Xosemaría, Instrución , 19-
III-1934, nota 9.

[15] san Xosemaría, Carta 14-II-1974,
n. 1.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/carta-do-prelado-
outubro-2011/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-outubro-2011/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-outubro-2011/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-outubro-2011/

	Carta do Prelado (outubro 2011)

