opusdei.org

Carta do Prelado
(outubro 2011)

Con ocasion dun novo
aniversario da fundacion da
Obra, o Prelado reflexiona
sobre os sentimentos de
adoracion e gratitude que
embargaron a alma de san
Xosemaria, o 2 de outubro de
1928.

02-10-2011

Queridisimos: jque Xesus me garde
as mifas fillas e aos meus fillos!



Mafa celebraremos un novo
aniversario do momento en que a luz
de Deus fixose clara como o sol de
mediodia na alma do noso Fundador.
Domine, ut videam!, Domina, ut sit!,
clamara insistentemente desde a sua
adolescencia. E a resposta do Sefior,
por intercesion da Santisima Virxe,
chegoulle o 2 de outubro de 1928.
Convidovos a rememorar a escena,
tal como san Xosemaria deixouna
consignada nos seus apuntamentos
espirituais, para tratar de sacar
ensinos aplicables & nosa existencia
cotia. E convidovos tamén a que
todos os dias deades grazas a
Trindade Santisima por querer o
Opus Dei.

Achabase o noso Pai -cofiecémolo
todas e todos- facendo uns dias de
retiro espiritual. Na mafna da terceira
xornada, despois de celebrar a Santa
Misa, prolongaba a sda oracion,
repasando as notas que habia ido
tomando nos meses e anos



anteriores: luces que o Sefior lle
habia ido dando con vistas ao que lle
ia a pedir. Até ese momento, na sua
mente existian so ideas
fragmentarias sobre o que Deus
esperaba da sua vida, fogonazos de
luz que non sabia interpretar con
exactitude. No seu corazon
fomentaba unha disporfiibilidade
rendida para cumprir a Vontade
divina, descofiecendo que era. E, de
supeto, aquelas luces parciais,
aqueles indicios do querer de Deus,
revelaronselle claramente. « Recibin
a iluminacion sobre toda a Obra,
mentres lia aqueles papeis.
Conmovido me arrodillé -estaba so
no meu cuarto, entre platica e
platica- dei grazas ao Seiior, e
recordo con emocion o tocar das
campas da parroquia de N. Sra. dos
Anxos » [1] .

A primeira reaccion de san
Xosemaria foi, como se deduce deste
texto autobiografico, unha profunda



conmocion de todo a sua ser, cunha
manifestacion externa ben concreta:
caeu de xeonllos en adoracion ante o
designio divino, porque ?como sinala
Bieito XVI? « a oracion ten unha
das suas tipicas expresions no
xesto de porse de xeonllos » [2] .
Con esa actitude, a criatura reconece
a sua necesidade absoluta de Deus,
sen o que nada é, nada pode. Nesa
experiencia, a persoa agraciada por
Deus « dirixese toda ela ao Ser
fronte ao cal esta; orienta a sua
alma a aquel Misterio do que
espera a realizacion dos seus
desexos mais profundos e a axuda
para superar a indigencia da sua
propia vida » [3] .

Ese acto de sumisa aceptacion, co
que o noso Pai comezou o seu
camifio no Opus Deli, estaba
impregnado de humildade. jCantas
veces, lembrando eses momentos,
mostrou a sua profunda conviccion
de que o Sefior se serviu del como



dun instrumento desproporcionado,
para que queda claro que a Obra
vifa de Deus, non era froito do
enxefio humano! « E coma se unha
persoa tomase a pata dunha mesa
e escribise -cunha fermosa
caligrafia- un manuscrito miniado,
precioso» [4], dicia nunha ocasion.
Lembrando aquela intervencion
divina na sua alma, comentaba: «
Non me pediu permiso Xesucristo
para meterse na mifia vida. Viiio e
plantouse ali: ti fasme isto e isto, e
eu... como un borriquito. E Sefior
de todas as criaturas.

» Tedes dereito a metervos nas
almas de todos, para axudarlles a
ser mellores, respectando a
liberdade de cada un. Quiza
algunha vez non vos recibiran ben,
pero noutras ocasions iranvos a
buscar. Isto esta claro: non s6 é un
dereito do cristian, senon que é un
deber: ide e ensinade a todas as
criaturas ( Mt 28, 19) » [5] .



Non teria nada de particular que os
discipulos de Xesus, ao considerar a
grandeza do encargo divino e a
pequefiez das nosas forzas,
preguntasemonos nalgunha ocasion:
scomo € posible que Deus se fixara
en min, para realizar todo ese labor?;
como € posible que me dirixira a
sua chamada, se son tan pouca
cousa, se carezo de virtudes e de
medios? Neses momentos, san
Xosemaria aconsellaba abrir o
Evanxeo de san Juan e meditar «
aquela pasaxe no que se narra a
curacion do cego de nacemento.
Vede como Jesus fai barro, con po
da terra e saliva, e aplica ese lodo
aos ollos do cego para darlle a luz
(cfr. Jn 9, 6). O Sefior usa como
colirio un pouco de lodo» [6] . E
engadia, dirixindose as suas fillas e
fillos no Opus Dei, con palabras que
se poden aplicar perfectamente a
todos os cristidns: « Co cofiecemento
propio da nosa fraqueza, de noso
ningun valer, pero coa graza do



Senor e a boa vontade, somos
medicamento, para dar luz; somos
-experimentando a nosa poquedad
humana- fortaleza divina, para os
outros» [7] .

Especialmente na Misa e nos intres
de oracién, ao situarnos fronte a
Deus sen ocultar a nosa miseria, pero
tamén coa conviccion de ser fillos
seus queridisimos, o barro da nosa
debilidade persoal convértese en
medicamento para a saude de tantas
persoas. Metidos nese forno ardente
de caridade, que é o Corazon de
Cristo, a nosa alma vaise
identificando mais e mais con Jesus
pola accion do Espirito Santo. « A
oracion, que é apertura e
elevacion do corazon a Deus,
convértese asi nunha relacion
persoal con EL. E ainda que o home
esquézase do seu Creador, o Deus
vivo e verdadeiro non deixa de
tomar a iniciativa, chamando ao
home ao misterioso encontro da



oracion » [8] . Acudimos
puntualmente a esas medias horas de
oracion, para falar de ti a ti co noso
Deus? Que esforzo pomos para non
perder nin un minuto deses tempos?

Nestes ultimos meses, lembreivos a
importancia de coidar eses intres
diarios de meditacion. Non me
cansarei de insistirvos, porque -
seguindo o ensino do noso Pai, ben
ancorado na tradicion da Igrexa-
estou convencido, como vos, de que é
esta a unica arma de que dispomos
0s cristians, para vencer nas pelexas
grandes e pequenas, para a gloria de
Deus, que se presentan ao longo das
nosas xornadas.

Bieito XVI expon amplamente este
aspecto nunha das catequeses sobre
a oracion, que esta a desenvolver nas
audiencias xerais. Ao considerar o
misterioso episodio da loita nocturna
do patriarca Jacob cun descofiecido,
antes de atravesar o vao que lle



conduciria ao encontro co seu irman
Esau [9], o Papa lembra -con
palabras do Catecismo da Igrexa
catolica - que «a tradicion espiritual
da Igrexa tomou deste relato o
simbolo da oracion como un combate
da fe e unha vitoria da
perseveranza» [10] . E comenta: « O
texto biblico falanos da longa
noite da procura de Deus, da loita
por cofiecer o seu nome e ver o seu
rostro; é a noite da oracion que,
con tenacidade e perseveranza,
pide a Deus a bendicion e un nome
novo, unha nova realidade, froito
de conversion e de perdon » [11] .

Deixademe que vos insista:
perseveremos no combate da
oracion , sen descoidar ou rebaixar
nunca, por ningun motivo, eses
intres de charla co noso Pai Divos;
dialoguemos con Xesucristo, 0 noso
Irman maior, que nos ensina a tratar
ao seu Pai celestial; demos entrada
ao Paraclito, que desexa inflamar os



nosos corazons no amor de Deus.
Pofiamos como intercesora a Virxe
Santisima, Nai de Deus e Nai nosa,
que é Mestra de oracion; e
recorramos a san Xo0sé, aos anxos e
aos santos, especialmente a san
Xosemaria, que coa sua doutrina e o
seu exemplo mostrounos o modo de
ser contemplativos no medio do
mundo.

Tornemos as palabras coas que o
noso Pai describia o que sucedeu na
sua alma o 2 de outubro de 1928.
Despois de anotar que caeu de
xeonllos, adorando a Deus ante o
designio divino que naquel momento
descubriaselle, engade que a sua
alma se encheu dun profundo
sentimento de gratitude: « Din
grazas ao Sefior, e recordo con
emocion o tocar das campas da
parroquia de N. Sra. dos Anxos »
[12].



Para quen sabe que de Deus lle vén
todo o bo, e que nada de valor posue
en por si, 0 agradecemento mastrase
como o reverso da adoracion:
comporien inseparablemente as duas
caras dunha moeda. Por iso 0 noso
Pai quixo que a data do 2 de outubro,
asi como a do 14 de febreiro -
aniversario doutras decisivas
intervencions do Sefior na historia
da Obra- fosen dias de fonda e
constante accion de grazas no Opus
Dei. ;Sabedes como mostraba a sua
gratitude?: con abundantes actos de
desagravio.

Elevemos, pois, 0 noso corazon ao
Sefior cheos de gratitude. O 6 de
outubro é tamén un dia moi
oportuno para manifestar eses
sentimentos, pola canonizacion de
san Xosemaria, que nos lembra que é
posible chegar & verdadeira
santidade, como o noso Pai, que
percorreu con fidelidade, un dia e
outro, esta senda que se abre paso



entre as circunstancias normais da
vida cotia.

Certamente, este empefio require
unha pelexa constante contra todo o
que nos poida apartar do amor de
Deus; unha loita que recupera vigor e
enerxias nos momentos dedicados ao
trato persoal co Sefior. A pelexa
nocturna de Jacob « convértese asi,
para o crente, nun punto de
referencia para entender a
relacion con Deus (...). A oracion
require confianza, proximidade,
case nun corpo a corpo simbdlico
non cun Deus inimigo, adversario,
senon cun Serfior que bendi e que
permanece sempre misterioso (...).
Por isto o autor sacro utiliza o
simbolo da loita, que implica forza
de animo, perseveranza,
tenacidade para alcanzar o que se
desexa. E se o obxecto do desexo é
a relacion con Deus, a sua
bendicion e o seu amor, enton a
loita non pode menos de culminar



na entrega de si mesmos a Deus,
no recofiecemento da propia
debilidade, que vence
precisamente cando se abandona
nas mans misericordiosas de Deus
» [13].

No preciso momento en que san
Xosemaria via a Obra, o 2 de outubro
de 1928, escoitaba o eco das campas
da igrexa da nosa Sefiora dos Anxos,
que repicaban a bato en honra da
sua patroa. « Nunca deixaron de
soar nos meus oidos» [14], lembrou
moitas veces o noso Pai. E case ao
final da sua vida, cunha das cartas
que chamou "badaladas",
exhortdbanos a manternos nunha
vixilia de amor a Deus: « Quixera
que esta badalada metese nos
VO0SO0s corazons, para sempre, a
mesma alegria e igual vixilia de
espirito que deixaron na mifa
alma ?-transcorreu xa case medio
século- aquelas campas da nosa
Seinora dos Anxos» [15] .



No mes de agosto tiven que volver a
Pamplona para terminar a revision
médica, interrompida antes de
viaxar a Africa; e 0 23 dese mes
"escapeime" a Torreciudad. Al
atopase a unica campa do templo da
nosa Sefiora dos Anxos, que se salvou
da destrucion. Quixen estar no
santuario todo o tempo posible, e
fixen a oracion da tarde na capela do
Santo Cristo. Levandovos comigo a
todas, a todos, pedin ao Sefior -como
nos aconsellaba o noso Pai- que
soubésemos mirar a sua entrega para
mellorar a nosa. Estade seguros,
seguros, de que jpodemos!

A Santisima Virxe estivo presente en
todas as encrucilladas do camifio do
Opus Deij; por iso é 16xico que as
nosas accions de grazas cheguen a
Deus a través dela. Recorremos 4 sua
intercesion en todos os momentos,
pero especialmente nas suas festas.
Neste mes temos varias: A nosa
Sefiora do Rosario, o préximo 7 de



outubro; o dia 12, a Virxe do Pilar, a
que o noso Fundador tivo tanta
devocion desde pequeno, e & que
acudiu cotidianamente mentres se
preparaba para o sacerdocio,
pedindolle - Domina, ut sit! , Sefiora,
que sexa!- a realizacion do que
presaxiaba na sua alma. Non
esquezamos tampouco que o 11 de
outubro de 1943 -enton festa
mariana, pois se conmemoraba nesa
data a Maternidade divina de Maria-
a Obra recibiu a primeira aprobacion
escrita da Santa Sé.

Lembrando ao beato Xoan Pablo II -
este ano poderemos celebrar a sua
memoria liturxica, o 22 de outubro-,
digamos a Santa Maria cheos de
confianza: totus tuus, quero ser todo
teu, como o foi este santo Pontifice,
como o foi o noso queridisimo Pai.
Podemos aproveitar esa
conmemoracion para pedir a
intercesion de Xoan Pablo IT en favor
da Igrexa e do Opus Deli, para rezar



polo Papa. Encomendadelle tamén as
mifias intencions.

Con meu agarimo, bendivos
o voso Pai

[1] san Xosemaria, Apuntamentos
intimos, n. 306 (2-X-1931), en A.
Vazquez de Prada, "O Fundador do
Opus Dei", I, p. 293.

[2] Bietito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 11-V-2011.

[3] Ibid .

[4] san Xosemaria, Notas dunha
reunion familiar, 31-XII-1973.

[5] san Xosemaria, Notas dunha
reunion familiar, 18-V-1970.

[6] san Xosemaria, Carta 29-1X-1957,
n. 16.

[7] Ibid .



[8] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 11-V-2011.

[9] Cfr. Gn 32, 22-32.

[10] Catecismo da Igrexa catdlica, n.
2573.

[11] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 25-V-2011.

[12] san Xosemaria, Apuntamentos
intimos, n. 306 (2-X-1931), en A.
Vazquez de Prada, "O Fundador do
Opus Dei", I, p. 293.

[13] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 25-V-2011.

[14] san Xosemaria, Instrucion , 19-
I11-1934, nota 9.

[15] san Xosemaria, Carta 14-1I-1974,
n. 1.




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
gl-es/article/carta-do-prelado-
outubro-2011/ (19-01-2026)


https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-outubro-2011/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-outubro-2011/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-outubro-2011/

	Carta do Prelado (outubro 2011)

