
opusdei.org

Carta do Prelado
(novembro de 2016)

A xa próxima clausura do Ano
da Misericordia centra a carta
do Prelado. Mons. Echevarría
suxire que, como froito deste
tempo, podamos "acollernos
persoalmente á misericordia de
Deus, e así acoller aos demais:
vivir inclinados cara a eles".

10-11-2016

Queridísimos: que Xesús gárdeme ás
miñas fillas e aos meus fillos!



Pasou xa case un ano desde que o
Santo Pai abría a Porta Santa,
primeiro no corazón de África e
despois na basílica de San Pedro.
Mentres se achega o final deste ano
xubilar, que concluirá na
solemnidade de Xesucristo Rei do
Universo, o 20 deste mes, acoden á
nosa memoria os eventos que tiveron
lugar en todo o mundo; os máis
importantes, sen dúbida, sucederon
na intimidade de cada un co Señor.
Só Deus coñece cantas persoas
volveron a reconciliarse con El, quizá
despois de moitos anos de
afastamento ou de morneza.

Ao longo destes meses, procuramos
redescubrir o misterio do Amor de
Deus, que se esconde no seo da
Igrexa. Verdadeiramente, a
misericordia divina chea toda a
terra, como as augas cobren a
inmensa extensión dos océanos; e
repasámola na Sacra Escritura -nos
profetas e nos salmos, sobre todo no



Evanxeo-, na liturxia, na piedade
popular... Advertímola tamén na
nosa vida: basta unha ollada á propia
existencia para redescubrir,
marabillados, a proximidade con que
o Señor tratounos e trátanos, desde
que nos incorporou á Igrexa
mediante o bautismo, e aínda antes.

Xesucristo deixounos un claro ensino
no capítulo 15 do evanxeo de san
Lucas. Aí recóllense tres parábolas
súas sobre a misericordia divina: a
da ovella perdida, a da dracma que
se extraviou e a do fillo pródigo. E
comenta san Ambrosio: «Quen é este
pai, ese pastor e esa muller? Seica
non representan a Deus Pai, a Cristo
e á Igrexa? Cristo lévache sobre os
seus ombreiros, búscache a Igrexa e
recíbeche o Pai. Un, porque é Pastor,
non cesa de sosterche; a outra, como
Nai, acólleche, sen cesar búscache; e
entón o Pai volve vestirche. O
primeiro, por obra da súa
misericordia; a segunda,



coidándoche; e o terceiro,
reconciliándoche con El» [1].

Estes meses axudáronnos a
revitalizar o noso amor a Deus e aos
demais, precisamente alí onde
puidese quedarse un pouco
debilitado. Quizá descubramos que
son aínda moitos os pliegues da alma
nos que nos falta esa faceta; e isto
non debe estrañarnos, porque a
chamada a ser "misericordiosos
como o Pai" é unha invitación para
toda a vida.

A clausura do Ano santo non supón,
pois, un punto de arribo para pasar a
outra cousa, senón un punto de
partida para andar con ilusión
renovada polo camiño do noso
progresar cristián. Desde o bautismo,
todos os cristiáns posuímos o
sacerdocio común, que nos conduce
a exercer a misericordia cun fondo
sentido da filiación divina. San
Xosemaría insistiu en que hai que



ver, en todos, irmáns aos que
debemos un amor sincero e un
servizo desinteresado[2]. É este a
mensaxe do Papa, poucas semanas
antes de clausurar este ano de
especiais grazas. «Non basta con
adquirir experiencia da misericordia
de Deus na propia vida; é necesario
que calquera que a recibe convértase
tamén en signo e instrumento para
os demais. A misericordia, ademais,
non está reservada só para
momentos particulares, senón que
abraza toda a nosa experiencia cotiá»
[3].

Por iso pregúntome, e anímovos a
preguntarvos: Que quedou en nós á
volta do Ano santo? Empapámonos
máis da convicción de que Deus
míranos como un Pai cheo de
tenrura, de infinito amor[4]? Na
convivencia diaria, na vida familiar,
no traballo profesional, no
apostolado, nas visitas aos pobres e
na axuda aos que sofren, áchase



máis presente ese Amor de Deus,
manifestado en Cristo? Mantemos
esperta a esperanza de que, a pesar
dos nosos erros, o Señor desexa que
nos comportemos como mellores
transmisores do seu misericordia?
Moi oportuno resulta que, como a
nosa Nai a Virxe, meditemos estas
cousas e ponderémolas no noso
corazón.

Para seguir adiante, cada vez con
paso máis decidido, nesta dirección
pola que o Espírito Santo impulsa á
Igrexa, atrévome a suxerirvos dúas
liñas que, en certo xeito, resumen o
camiño percorrido durante estes
meses, e que poden axudarnos a
manter acendidas nas nosas almas as
luces deste ano santo: acollernos
persoalmente á misericordia de
Deus, e así acoller aos demais: vivir
inclinados cara a eles.

En primeiro lugar, acollernos á
misericordia de Deus: disto depende



todo. Cando nos decatamos de que
Deus move as circunstancias e
tarefas, impulsándonos cara a El, a
piedade e o afán apostólico crecen.
Refuxiámonos máis facilmente nas
mans de Xesucristo, con
deportividade na pelexa interior, con
desexos renovados de achegarlle
moitas almas, cunha alegría que
nada nin ninguén debe perturbar.

O Amor de Deus móstrasenos
esixente e sereno á vez. Esixente,
porque Xesucristo cargou sobre os
seus ombreiros a Cruz e quere que
lle sigamos por ese camiño, para
colaborar con El a que os froitos da
redención cheguen a todo o mundo;
sereno, porque Xesús non descoñece
as nosas limitacións, e oriéntanos
mellor que a máis comprensiva das
nais. Non somos nós quen
cambiaremos o mundo co noso
esforzo: iso cumprirao Deus, capaz
de transformar os corazóns de pedra
en corazóns de carne.



O Señor non esixe que non nos
equivoquemos nunca, senón que nos
levantemos sempre, sen quedarnos
amarrados aos nosos erros; que
camiñemos por esta terra con
serenidade e confianza de fillos.
Meditemos con frecuencia esas
tenras palabras de san Xoan: na súa
presenza tranquilizaremos o noso
corazón, aínda que o corazón
repróchenos algo, porque Deus é máis
grande que o noso corazón e coñece
todo [5]. A paz interior non pertence
a quen pensa que todo o cumpre ben,
nin a quen se despreocupa de amar:
xorde na criatura que sempre,
mesmo cando cae, volve ás mans de
Deus. Xesucristo non veu a buscar
aos sans senón aos enfermos [6], e
conténtase cun amor que se renova
cada xornada, a pesar dos tropezos
dos homes, porque acoden aos
sacramentos como á fonte
inesgotable de perdón.



A misericordia úrxenos tamén a
acoller aos demais, a inclinarnos
cara a eles; somos capaces de
transmitila se a recibimos de Deus.
Así, «tras obter misericordia e
abundancia de xustiza, o cristián
disponse a ter compaixón dos
infelices e a rezar polos outros
pecadores. Vólvese misericordioso
mesmo cara aos seus inimigos» [7].
Só a comprensión magnánima de
Deus «é capaz de recuperar o ben
perdido, de pagar co ben o mal labor
e de xerar novas forzas de xustiza e
de santidade» [8].

Non faltan ocasións nas que o peso
do traballo ou das dificultades
poderían anestesiar un pouco o
corazón, como as espiñas que afogan
a boa semente. Deus ponnos o
corazón en carne viva, para que nos
inclinemos aos demais, non só ante
os problemas ou as traxedias, senón
tamén na multitude de pequenas
cousas diarias, que requiren un



corazón atento, que quita relevancia
ao que realmente non a ten, e que se
esforza por dala ao que
verdadeiramente importa, pero que
quizá pasa inadvertido. Deus non nos
convoca só a convivir con os demais,
senón a vivir para os demais.
Reclámanos unha caridade
afectuosa, que saiba acoller a
todos cun sincero sorriso[9].

Por iso acudamos sempre á oración,
especialmente cando pensemos que
unha situación ou unha persoa
supéranos, para confiar entón ao
Señor os obstáculos que atopamos no
noso camiñar. Roguémosle que nos
axude a superalos, a non
concederlles demasiada importancia.
Pidámosle que nos conceda un amor
á medida do seu, por intercesión de
Santa María, Mater misericordiæ.

Na súa viaxe apostólico a Polonia, o
Papa falaba do Evanxeo como o
«libro vivo da misericordia de Deus».



Este libro, dicía, «aínda ten ao final
páxinas en branco: é un libro aberto,
que estamos chamados a escribir co
mesmo estilo, é dicir, realizando
obras de misericordia» [10]. E
concluía: «cada un de nós garda no
corazón unha páxina personalísima
do libro da misericordia de
Deus»[11]. Encher con ilusión as
páxinas que Deus confiounos a cada
un, sen desanimarnos polos borrones
e manchas que nosa torpe escritura
causase. Pola clemencia de Deus, o
Espírito faise presente nas nosas
miserias, porque cando son débil,
entón son forte[12]; fortalecémonos
coa graza de Cristo e así podemos
transmitir o que recibimos.

Neste servizo atento aos demais, non
esquezamos -particularmente o día 2,
e durante todo o mes - esa obra de
misericordia discreta e tan agradable
aos ollos de Deus: a oración polos
defuntos. Suplico ao Señor, para cada
un e cada unha, a graza de practicar



a Comuñón dos santos con todos: cos
necesitados dos nosos sufraxios, cos
que gozan xa da bienaventuranza
celestial, e cos que aínda
peregrinamos aquí abaixo,
comezando polo Papa e os seus
colaboradores, até abarcar na nosa
pregaria a todos os homes e
mulleres, especialmente aos máis
indixentes desa unión.

Non podo terminar sen agradecer a
Deus a recente ordenación de
diáconos da Prelatura: pidamos por
eles e polos ministros sacros do
mundo enteiro. Ao mesmo tempo,
renovo a miña gratitude polos froitos
da viaxe pastoral que fixen dúas
semanas atrás á nova circunscrición
de Finlandia e Estonia. Recemos pola
Igrexa neses países e nos demais do
norte de Europa. Gustaríame
contarvos con detalle a ilusión de san
Xosemaría -e tamén do queridísimo
don Álvaro- pola implantación da
Obra nesas terras. Convídovos a que



o consideredes nos intres de oración
ante o Sagrario. E que se alce a nosa
gratitude máis sincera ao Ceo, polo
aniversario da erección da Obra en
Prelatura persoal.

Con todo agarimo, bendívos

o voso Pai

+ Xavier

Roma, 1 de novembro de 2016.

[1] San Ambrosio, Tratado sobre o
Evanxeo de san Lucas VII, 208 (PL 15,
1755).

[2] San Xosemaría, Conversacións, n.
29.

[3] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 12-X-2016.

[4] San Xosemaría, Forxa, n. 331.



[5] 1 Jn 3, 19-20.

[6] Cfr. Mt 9, 13.

[7] San Cromacio de Aquileya,
Sermón 41, 5, sobre as
bienaventuranzas (CCL IX A, 177).

[8] Beato Pablo VIN, Manuscrito
inédito, en Istituto Paolo VIN, 
Notiziario 71 [2016], 7-8 (publicado
tamén en L'Osservatore Romano,
setembro de 2016).

[9] San Xosemaría, Forxa,n. 282.

[10] Papa Francisco, Homilía, 30-
VII-2016.

[11] Ibid.

[12] 2 Cor 12, 10.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-novembro-de-2016/


gl-es/article/carta-do-prelado-
novembro-de-2016/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-novembro-de-2016/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-novembro-de-2016/

	Carta do Prelado (novembro de 2016)

