opusdei.org

Carta do Prelado
(novembro de 2016)

A xa proxima clausura do Ano
da Misericordia centra a carta
do Prelado. Mons. Echevarria
suxire que, como froito deste
tempo, podamos "acollernos
persoalmente & misericordia de
Deus, e asi acoller aos demais:
vivir inclinados cara a eles".

10-11-2016

Queridisimos: que Xesus gardeme as
mifas fillas e aos meus fillos!



Pasou xa case un ano desde que o
Santo Pai abria a Porta Santa,
primeiro no corazén de Africa e
despois na basilica de San Pedro.
Mentres se achega o final deste ano
xubilar, que concluirad na
solemnidade de Xesucristo Rei do
Universo, o 20 deste mes, acoden a
nosa memoria os eventos que tiveron
lugar en todo o mundo; os mais
importantes, sen dubida, sucederon
na intimidade de cada un co Sefior.
S6 Deus coriece cantas persoas
volveron a reconciliarse con El, quiza
despois de moitos anos de
afastamento ou de morneza.

Ao longo destes meses, procuramos
redescubrir o misterio do Amor de
Deus, que se esconde no seo da
Igrexa. Verdadeiramente, a
misericordia divina chea toda a
terra, como as augas cobren a
inmensa extension dos océanos; e
repasamola na Sacra Escritura -nos
profetas e nos salmos, sobre todo no



Evanxeo-, na liturxia, na piedade
popular... Advertimola tamén na
nosa vida: basta unha ollada & propia
existencia para redescubrir,
marabillados, a proximidade con que
o Sefnor tratounos e tratanos, desde
que nos incorporou a Igrexa
mediante o bautismo, e ainda antes.

Xesucristo deixounos un claro ensino
no capitulo 15 do evanxeo de san
Lucas. Ai recollense tres parabolas
suas sobre a misericordia divina: a
da ovella perdida, a da dracma que
se extraviou e a do fillo prodigo. E
comenta san Ambrosio: «Quen é este
pai, ese pastor e esa muller? Seica
non representan a Deus Pai, a Cristo
e a Igrexa? Cristo lévache sobre os
seus ombreiros, buscache a Igrexa e
recibeche o Pai. Un, porque é Pastor,
non cesa de sosterche; a outra, como
Nali, acolleche, sen cesar buscache; e
enton o Pai volve vestirche. O
primeiro, por obra da sua
misericordia; a segunda,



coidandoche; e o terceiro,
reconcilidndoche con El» [1].

Estes meses axuddronnos a
revitalizar o noso amor a Deus e aos
demais, precisamente ali onde
puidese quedarse un pouco
debilitado. Quiza descubramos que
son ainda moitos os pliegues da alma
nos que nos falta esa faceta; e isto
non debe estrafiarnos, porque a
chamada a ser "misericordiosos
como o Pai" é unha invitacion para
toda a vida.

A clausura do Ano santo non supon,
pois, un punto de arribo para pasar a
outra cousa, senon un punto de
partida para andar con ilusion
renovada polo camifio do noso
progresar cristian. Desde o bautismo,
todos os cristidns posuimos o
sacerdocio comun, que nos conduce
a exercer a misericordia cun fondo
sentido da filiacion divina. San
Xosemaria insistiu en que hai que



ver, en todos, irmans aos que
debemos un amor sincero e un
servizo desinteresado[2]. E este a
mensaxe do Papa, poucas semanas
antes de clausurar este ano de
especiais grazas. «Non basta con
adquirir experiencia da misericordia
de Deus na propia vida; é necesario
que calquera que a recibe convértase
tamén en signo e instrumento para
os demais. A misericordia, ademais,
non esta reservada so para
momentos particulares, senon que
abraza toda a nosa experiencia cotia»

[3].

Por iso preguntome, e animovos a
preguntarvos: Que quedou en nos a
volta do Ano santo? Empapamonos
mais da conviccion de que Deus
miranos como un Pai cheo de
tenrura, de infinito amorl[4]? Na
convivencia diaria, na vida familiar,
no traballo profesional, no
apostolado, nas visitas aos pobres e
na axuda aos que sofren, achase



mais presente ese Amor de Deus,
manifestado en Cristo? Mantemos
esperta a esperanza de que, a pesar
dos nosos erros, o Sefior desexa que
nos comportemos como mellores
transmisores do seu misericordia?
Moi oportuno resulta que, como a
nosa Nai a Virxe, meditemos estas
cousas e ponderémolas no noso
corazon.

Para seguir adiante, cada vez con
paso mais decidido, nesta direccion
pola que o Espirito Santo impulsa a
Igrexa, atrévome a suxerirvos duas
lifias que, en certo xeito, resumen o
camifio percorrido durante estes
meses, e que poden axudarnos a
manter acendidas nas nosas almas as
luces deste ano santo: acollernos
persoalmente a misericordia de
Deus, e asi acoller aos demais: vivir
inclinados cara a eles.

En primeiro lugar, acollernos a
misericordia de Deus: disto depende



todo. Cando nos decatamos de que
Deus move as circunstancias e
tarefas, impulsdndonos cara a El, a
piedade e o afan apostdlico crecen.
Refuxidmonos mais facilmente nas
mans de Xesucristo, con
deportividade na pelexa interior, con
desexos renovados de achegarlle
moitas almas, cunha alegria que
nada nin ninguén debe perturbar.

O Amor de Deus mastrasenos
esixente e sereno a vez. Esixente,
porque Xesucristo cargou sobre os
seus ombreiros a Cruz e quere que
lle sigamos por ese camifio, para
colaborar con El a que os froitos da
redencion cheguen a todo o mundo;
sereno, porque Xesus non descofiece
as nosas limitacions, e oriéntanos
mellor que a mais comprensiva das
nais. Non somos nos quen
cambiaremos o mundo co noso
esforzo: iso cumprirao Deus, capaz
de transformar os corazons de pedra
en corazons de carne.



O Sefior non esixe que non nos
equivoquemos nunca, senon que nos
levantemos sempre, sen quedarnos
amarrados aos N0sos erros; que
camifiemos por esta terra con
serenidade e confianza de fillos.
Meditemos con frecuencia esas
tenras palabras de san Xoan: na sua
presenza tranquilizaremos o noso
corazon, ainda que o corazon
reprochenos algo, porque Deus é mais
grande que 0 noso corazon e cofiece
todo [5]. A paz interior non pertence
a quen pensa que todo o cumpre ben,
nin a quen se despreocupa de amar:
xorde na criatura que sempre,
mesmo cando cae, volve 4s mans de
Deus. Xesucristo non veu a buscar
aos sans senon aos enfermos [6], e
conténtase cun amor que se renova
cada xornada, a pesar dos tropezos
dos homes, porque acoden aos
sacramentos como a fonte
inesgotable de perdon.



A misericordia urxenos tamén a
acoller aos demais, a inclinarnos
cara a eles; somos capaces de
transmitila se a recibimos de Deus.
Asli, «tras obter misericordia e
abundancia de xustiza, o cristian
disponse a ter compaixon dos
infelices e a rezar polos outros
pecadores. Volvese misericordioso
mesmo cara aos seus inimigos» [7].
S6 a comprension magnanima de
Deus «€é capaz de recuperar o ben
perdido, de pagar co ben o mal labor
e de xerar novas forzas de xustiza e
de santidade» [8].

Non faltan ocasidns nas que o peso
do traballo ou das dificultades
poderian anestesiar un pouco o
corazon, como as espifias que afogan
a boa semente. Deus ponnos o
corazon en carne viva, para que nos
inclinemos aos demais, non sé ante
os problemas ou as traxedias, senon
tamén na multitude de pequenas
cousas diarias, que requiren un



corazon atento, que quita relevancia
ao que realmente non a ten, e que se
esforza por dala ao que
verdadeiramente importa, pero que
quiza pasa inadvertido. Deus non nos
convoca so a convivir con os demais,
senon a vivir para os demais.
Reclamanos unha caridade
afectuosa, que saiba acoller a
todos cun sincero sorriso|9].

Por iso acudamos sempre & oracion,
especialmente cando pensemos que
unha situacion ou unha persoa
supéranos, para confiar entén ao
Sefior os obstaculos que atopamos no
noso camifiar. Roguémosle que nos
axude a superalos, a non
concederlles demasiada importancia.
Pidamosle que nos conceda un amor
a4 medida do seu, por intercesion de
Santa Maria, Mater misericordice.

Na sua viaxe apostdlico a Polonia, o
Papa falaba do Evanxeo como o
«libro vivo da misericordia de Deus».



Este libro, dicia, «ainda ten ao final
paxinas en branco: é un libro aberto,
que estamos chamados a escribir co
mesmo estilo, é dicir, realizando
obras de misericordia» [10]. E
concluia: «cada un de nés garda no
corazon unha paxina personalisima
do libro da misericordia de
Deus»[11]. Encher con ilusion as
paxinas que Deus confiounos a cada
un, sen desanimarnos polos borrones
e manchas que nosa torpe escritura
causase. Pola clemencia de Deus, o
Espirito faise presente nas nosas
miserias, porque cando son débil,
enton son forte[12]; fortalecémonos
coa graza de Cristo e asi podemos
transmitir o que recibimos.

Neste servizo atento aos demais, non
esquezamos -particularmente o dia 2,
e durante todo o mes - esa obra de
misericordia discreta e tan agradable
aos ollos de Deus: a oracion polos
defuntos. Suplico ao Sefior, para cada
un e cada unha, a graza de practicar



a Comufnodn dos santos con todos: cos
necesitados dos nosos sufraxios, cos
que gozan xa da bienaventuranza
celestial, e cos que ainda
peregrinamos aqui abaixo,
comezando polo Papa e os seus
colaboradores, até abarcar na nosa
pregaria a todos os homes e
mulleres, especialmente aos mais
indixentes desa union.

Non podo terminar sen agradecer a
Deus a recente ordenacion de
diaconos da Prelatura: pidamos por
eles e polos ministros sacros do
mundo enteiro. Ao mesmo tempo,
renovo a mifia gratitude polos froitos
da viaxe pastoral que fixen duas
semanas atras 4 nova circunscricion
de Finlandia e Estonia. Recemos pola
Igrexa neses paises e nos demais do
norte de Europa. Gustariame
contarvos con detalle a ilusion de san
Xosemaria -e tamén do queridisimo
don Alvaro- pola implantacién da
Obra nesas terras. Convidovos a que



o consideredes nos intres de oracion
ante o Sagrario. E que se alce a nosa
gratitude mais sincera ao Ceo, polo
aniversario da ereccion da Obra en
Prelatura persoal.

Con todo agarimo, bendivos
o voso Pai
+ Xavier

Roma, 1 de novembro de 2016.

[1] San Ambrosio, Tratado sobre o
Evanxeo de san Lucas VII, 208 (PL 15,
1755).

[2] San Xosemaria, Conversacions, n.
29.

[3] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 12-X-2016.

[4] San Xosemaria, Forxa, n. 331.



[5] 1 Jn 3, 19-20.
[6] Cfr. Mt 9, 13.

[7] San Cromacio de Aquileya,
Sermon 41, 5, sobre as
bienaventuranzas (CCL IX A, 177).

[8] Beato Pablo VIN, Manuscrito
inédito, en Istituto Paolo VIN,
Notiziario 71 [2016], 7-8 (publicado
tamén en L'Osservatore Romano,
setembro de 2016).

[9] San Xosemaria, Forxa,n. 282.

[10] Papa Francisco, Homilia, 30-
VII-2016.

[11] Ibid.

[12] 2 Cor 12, 10.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/


https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-novembro-de-2016/

gl-es/article/carta-do-prelado-
novembro-de-2016/ (19-01-2026)


https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-novembro-de-2016/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-novembro-de-2016/

	Carta do Prelado (novembro de 2016)

