
opusdei.org

Carta do Prelado
(novembro de 2015)

Unha visión cristiá da morte é o
mellor antídoto contra o temor
lóxico que pode inspirar ese
paso descoñecido que, con todo,
"chegará inexorable" (san
Xosemaría).

07-11-2015

Queridísimos: que Xesús gárdeme ás
miñas fillas e aos meus fillos!

Grande é a miña dicha pola
ordenación diaconal dun grupo de
irmáns vosos, que tivo lugar onte na



Basílica de San Eugenio. Dedicándose
ás actividades apostólicas da
Prelatura, que é unha parte viva do
Corpo místico de Cristo, estes fillos
meus servirán con toda a súa alma á
Igrexa, tan necesitada de ministros
sacros que loiten por ser santos,
doctos, alegres e deportistas na vida
espiritual, como desexaba san
Josemaría. Roguemos a Deus con
insistencia que nunca falte este don
no mundo enteiro, con seminaristas
e sacerdotes santos nas dioceses.

O comezo deste mes trae á nosa
mente a verdade tan consoladora da
Comuñón dos santos. Hoxe
lembramos especialmente aos fieis
que xa gozan da Santísima Trindade
no Ceo, e mañá estarán moi
presentes nas nosas oracións os fieis
defuntos, que aínda se purifican no
Purgatorio, con quen temos que
trabar unha fonda amizade.



Lembro a devoción con que o noso
Pai transcorría esta xornada,
desexando que -grazas tamén aos
sufraxios que ofrece a Igrexa- as
benditas ánimas recibisen a remisión
total das penas temporais debidas
polos pecados, e así poder chegar á
presenza beatificante de Deus. Tanto
lle urxía esta manifestación de
misericordia, de caridade, que
dispuxo que no Opus Dei aplicásese
frecuentemente a celebración da
Santa Misa, a Sacra Comuñón e o
rezo do Rosario polo descanso eterno
das súas fillas e dos seus fillos, dos
nosos pais e irmáns, dos
Cooperadores defuntos, e por todos
os que deixaron este mundo.
Sexamos xenerosos na aplicación
deses sufraxios e engadamos da nosa
parte o que nos pareza oportuno;
sobre todo o ofrecemento dun
traballo acabado con perfección, con
espírito alegre de oración e de
penitencia.



Moi pertinente resulta a
recomendación de san Pablo: cotídie
mórior[1], cada día morro ao pecado,
para resucitar con Cristo Xesús. San
Xosemaría, ao asumir o consello do
Apóstolo, convidábanos a meditar
frecuentemente no final da vida
terrea, co afán de prepararnos o
mellor posible para o encontro con
Deus. A morte é unha realidade que
afecta a todos, sen excepción; moitos
a temen e fan o posible por
esquecela. Non debería ser así para
un cristián consecuente coa súa fe. 
Aos "outros", a morte páralles e
sobrecoge. -A nós, a morte -a Vida-
anímanos e impúlsanos. Para eles
é o fin: para nós, o principio[2].

Con todo, ese paso preséntasenos ás
veces con contornos dramáticos,
especialmente cando aparece de
modo imprevisto, ou cando afecta a
persoas aínda novas, ante as que se
abría un futuro cheo de
posibilidades. O Santo Pai comenta



que nestes casos, para moitas
persoas, a morte é como un buraco
negro que se abre na vida das familias
e ao cal non sabemos dar explicación
algunha[3].

Pero non cabe esquecer que, como
afirma a Sacra Escritura, Deus non
fixo a morte, nin se goza coa perda
dos viventes[4]. O home foi creado
cunha natureza mortal, pero a
sabedoría e a omnipotencia divinas
destináranlle a non morrer, se os
nosos primeiros pais amaban e
obedecían fielmente os mandatos
divinos. Eles deixáronse enganar
polo tentador, e o resultado está á
vista: así como por medio dun só
home entrou o pecado no mundo, e a
través do pecado a morte (...), desta
forma a morte chegou a todos os
homes, porque todos pecaron [5].

Axudan e consolan moito neste tema
tantas consideracións do noso Pai,
que entre outros textos escribiu: a



morte chegará inexorable. Por
tanto, que oca vaidade centrar a
existencia nesta vida! Mira como
padecen tantas e tantos. A uns,
porque se acaba, dóelles deixala; a
outros, porque dura, abúrrelles...
Non cabe, en ningún caso, o
errado sentido de justificar o noso
paso pola terra como un fin.

Hai que saírse desa lóxica, e
ancorarse na outra: na eterna.
Necesítase un cambio total: un
baleirarse de si mesmo, dos
motivos egocéntricos, que son
caducos, para renacer en Cristo,
que é eterno[6].

Só unha mirada de fe a Xesucristo
crucificado permítenos atisbar este
misterio, que ten máis de consolo
que de tristeza. Ensina o Catecismo
da Igrexa católica que, «grazas a
Cristo, a morte cristiá ten un sentido
positivo. "Para min, a vida é Cristo e
morrer unha ganancia" (Flp 1, 21). "É



certa esta afirmación: se morremos
con El, tamén viviremos con El" (2 
Tm 2, 11). A novidade esencial da
morte cristiá está aí: polo Bautismo, o
cristián está xa sacramentalmente
"morto con Cristo", para vivir unha
vida nova; e se morremos na graza
de Cristo, a morte física consuma este
"morrer con Cristo" e perfecciona así
a nosa incorporación a El no seu acto
redentor» [7]. Aínda que non sexa
totalmente correcta, si que garda un
pouso de verdade a resposta da nai
dun irmán noso, que comentaba con
fe, en punto de morte: como non me
vai a recibir o Señor, se eu estiven
recibíndolle anos e anos na Comuñón
cada día?

A certeza da fe, unida á esperanza e á
caridade, posúe a capacidade de
anular o veo de tristeza e de temor
con que non poucas veces
considérase o paso final da existencia
terrea; máis aínda, como mostra con
especial claridade a marcha desta



terra dos santos, coa fe é posible
acoller a morte con paz, porque se
vai ao encontro do Señor. Non teñas
medo á morte. -Acéptaa, desde
agora, xenerosamente..., cando
Deus queira..., como Deus
queira..., onde Deus queira. -Non o
dubides: virá no tempo, no lugar e
do modo que máis conveña...,
enviada polo teu Pai-Deus. -
Benvida sexa a nosa irmá a morte!
[8].

Estas reflexións son tradicionais na
doutrina e na conduta cristiás. Non
supoñen algo negativo, nin
pretenden fomentar inquietudes
irracionais, senón un santo temor
filial, cheo de confianza en Deus.
Encerran un realismo sobrenatural e
humano, con claros sinais de que a
sabedoría cristiá, desde a fe, confire
tranquilidade e confianza á alma.

O noso Pai ensinounos a sacar
consecuencias prácticas da



meditación sobre este momento e, en
xeral, sobre os novísimos. Non
vexamos moi en frío, por tanto,
estas cousas, predicaba nunha
ocasión a un grupo de fillos seus
mozos. Eu non desexo que morra
ningún de vós. Déixaos, Señor, non
chos leves aínda!, que son novos, e
aquí abaixo tes poucos
instrumentos! Espero que o Señor
me escoitará... Pero pode vir en
calquera momento[9]. E concluía: 
Que conciencia tan obxectiva dá a
consideración da morte! Que bo
remedio, para dominar as
rebeldías da vontade e a soberbia
da intelixencia! Ámaa, e dille ao
Señor con confianza: como Ti
queiras, cando Ti queiras, onde Ti
queiras [10].

Adoita resultar máis duro,
evidentemente, o feito da morte,
cando afecta as persoas máis
queridas: pais, fillos, esposos,
irmáns... Con todo, coa graza de



Deus, na luz da Resurrección do
Señor, que non abandona a ningún
dos que o Pai lle confiou, nós
podemos quitar á morte o seu
"aguillón", como dicía o apóstolo
Pablo (cfr. 1 Cor 15, 55); podemos
impedir que envenene nosa vida,
que faga vans os nosos afectos, que
nos faga caer no baleiro máis
escuro [11]. Nada máis certo que o
Señor nos quere ao seu lado, para
gozar da súa santa visión e presenza.
Fomentamos a diario esta esperanza?
Rezamos con piedade -como o noso
Pai- o vultum tuum, Dómine,
requíram[12], buscarei, Señor, o teu
rostro?

Eses momentos, que están
acompañados da dor, se na familia
cristiá ha botado profundas raíces a
fe, convértense -e de feito así sucede
moitas veces- en ocasión para
reforzar os lazos que unen entre si
aos diversos membros. Nesta fe,
podemos consolarnos uns a outros,



sabendo que o Señor venceu a
morte unha vez para sempre. Os
nosos seres queridos non
desapareceron na escuridade da
nada: a esperanza asegúranos que
eles están nas mans boas e fortes
de Deus. O amor é máis forte que a
morte. Por iso o camiño é facer
crecer o amor, facelo máis sólido, e
o amor custodiaranos até o día en
que cada bágoa será enxugada,
cando xa non haberá morte, nin
duelo, nin pranto, nin dor (Ap 21,
4)[13].

Esta visión cristiá ofrece o
verdadeiro antídoto contra o temor
que adoita acometer aos homes ao
comprobar a caducidade da
existencia terrea. Á vez, nada máis
lóxico -como xa sinalei- que nos
desbasta a morte dos seres queridos,
e que choremos a súa partida. Tamén
Xesucristo chorou pola morte de
Lázaro, o amigo tan querido, antes
de resucitalo. Pero sen esaxeracións,



porque para un cristián consecuente 
morrer é ir de vodas. Así se
expresaba san Josemaría, que
comentaba: cando se nos diga: ecce
spónsus venit, exíte óbviam
ei(Mt25, 6)-sal, que vén o esposo,
que vén El a buscarche-, pediremos
a intercesión da Virxe. Santa
María, Nai de Deus, roga por nós
pecadores, agora...e verás á hora
da morte! Que sorriso terás á hora
da morte! Non haberá un rictus de
medo, porque estarán os brazos de
María para recollerche[14].

O noso Pai, cando o Señor chamaba á
súa presenza a algunha filla ou a
algún fillo seu en idade xuvenil, 
protestaba filialmente e
experimentaba unha profunda dor;
aínda que, enseguida, aceptaba a
Vontade divina, que sabe o que
realmente nos convén. Fiat,
adimpleátur..., rezaba. Fágase,
cúmprase, sexa encomiada e
eternamente enxalzada a



xustísima e amabilísima Vontade
de Deus sobre todas as cousas!
Amén. Amén[15]. E alcanzaba a paz.

Todos estes pensamentos ten que
estar unidos sempre á consideración
de que a omnipotencia divina
devolveranos á vida: vita mutátur,
non tóllitur[16], a vida cámbiase, non
se perde. A seguridade de sabernos
preto de Deus, con todas as axudas
que neses momentos finais
dispénsanos a nosa Nai a Igrexa,
levaranos a razoar así: Señor, creo
que resucitarei; creo que o meu
corpo volverá unirse coa miña
alma, para reinar eternamente
contigo: polos teus méritos
infinitos, pola intercesión da túa
Nai, pola predilección que tiveches
comigo[17].

Fillas e fillos meus, esforcémonos por
transmitir esta alegría e esta
seguridade da fe. Recemos cada día
polas persoas que renderán a alma



ao Señor, para que se abran á
abundantísima graza que Deus, por
intercesión da súa Santísima Nai,
concede neses momentos. E sigamos
orando pola santidade de todos os
fogares da terra, para que as
conclusións do recente Sínodo
impulsen a seguir con completa
fidelidade os designios de salvación
que o Señor inscribiu no núcleo
mesmo do matrimonio e da familia.

Querería que vos detivésedes na
sabedoría da Igrexa santa, que uniu
a solemnidade de Todos os Santos ao
día dedicado, na data inmediata, á
conmemoración de todos os fieis
defuntos: saboreade o gozo celestial
que empapa a liturxia deste mes, e
de todo o ano.

Con todo agarimo, bendívos

o voso Pai

+ Xavier



Roma, 1 de novembro de 2015.

P.D. Dentro duns días irei á Clínica
Universidade de Navarra, para
someterme a unha operación
cirúrxica. Estarei moi unido a todas e
a todos vós, e espero que me
sosteñades coa fortaleza da vosa
oración.

[1] 1 Cor 15, 31.

[2] San Xosemaría, Camiño, n. 738.

[3] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 17-VIN-2015.

[4] Sb1, 13.

[5] Rm 5, 12.

[6] San Xosemaría, Asuco, n. 879.

[7] Catecismo da Igrexa católica, n.
1010.

[8] San Xosemaría, Camiño, n. 739.



[9] San Xosemaría, Notas dunha
meditación, 13-XII-1948.

[10] Ibid.

[11] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 17-VIN-2015.

[12] Cfr. Sal 26 [27] 8.

[13] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 17-VIN-2015.

[14] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 23-VIN-1974.

[15] San Xosemaría, Forxa, n. 769.

[16] Misal Romano, Prefacio de
defuntos I.

[17] San Xosemaría, Notas dunha
meditación, 13-XII-1948.

Foto de portada de GideoTsang (cc)



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/carta-do-prelado-
novembro-de-2015/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-novembro-de-2015/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-novembro-de-2015/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-novembro-de-2015/

	Carta do Prelado (novembro de 2015)

