
opusdei.org
Carta do Prelado (novembro de 2015)
Unha visión cristiá da morte é o mellor antídoto contra o temor lóxico que pode inspirar ese paso descoñecido que, con todo, "chegará inexorable" (san Xosemaría).
07-11-2015
Queridísimos: que Xesús gárdeme ás miñas fillas e aos meus fillos!
Grande é a miña dicha pola ordenación diaconal dun grupo de irmáns vosos, que tivo lugar onte na Basílica de San Eugenio. Dedicándose ás actividades apostólicas da Prelatura, que é unha parte viva do Corpo místico de Cristo, estes fillos meus servirán con toda a súa alma á Igrexa, tan necesitada de ministros sacros que loiten por ser santos, doctos, alegres e deportistas na vida espiritual, como desexaba san Josemaría. Roguemos a Deus con insistencia que nunca falte este don no mundo enteiro, con seminaristas e sacerdotes santos nas dioceses.
O comezo deste mes trae á nosa mente a verdade tan consoladora da Comuñón dos santos. Hoxe lembramos especialmente aos fieis que xa gozan da Santísima Trindade no Ceo, e mañá estarán moi presentes nas nosas oracións os fieis defuntos, que aínda se purifican no Purgatorio, con quen temos que trabar unha fonda amizade.
Lembro a devoción con que o noso Pai transcorría esta xornada, desexando que -grazas tamén aos sufraxios que ofrece a Igrexa- as benditas ánimas recibisen a remisión total das penas temporais debidas polos pecados, e así poder chegar á presenza beatificante de Deus. Tanto lle urxía esta manifestación de misericordia, de caridade, que dispuxo que no Opus Dei aplicásese frecuentemente a celebración da Santa Misa, a Sacra Comuñón e o rezo do Rosario polo descanso eterno das súas fillas e dos seus fillos, dos nosos pais e irmáns, dos Cooperadores defuntos, e por todos os que deixaron este mundo. Sexamos xenerosos na aplicación deses sufraxios e engadamos da nosa parte o que nos pareza oportuno; sobre todo o ofrecemento dun traballo acabado con perfección, con espírito alegre de oración e de penitencia.
Moi pertinente resulta a recomendación de san Pablo: cotídie mórior[1], cada día morro ao pecado, para resucitar con Cristo Xesús. San Xosemaría, ao asumir o consello do Apóstolo, convidábanos a meditar frecuentemente no final da vida terrea, co afán de prepararnos o mellor posible para o encontro con Deus. A morte é unha realidade que afecta a todos, sen excepción; moitos a temen e fan o posible por esquecela. Non debería ser así para un cristián consecuente coa súa fe. Aos "outros", a morte páralles e sobrecoge. -A nós, a morte -a Vida- anímanos e impúlsanos. Para eles é o fin: para nós, o principio[2].
Con todo, ese paso preséntasenos ás veces con contornos dramáticos, especialmente cando aparece de modo imprevisto, ou cando afecta a persoas aínda novas, ante as que se abría un futuro cheo de posibilidades. O Santo Pai comenta que nestes casos, para moitas persoas, a morte é como un buraco negro que se abre na vida das familias e ao cal non sabemos dar explicación algunha[3].
Pero non cabe esquecer que, como afirma a Sacra Escritura, Deus non fixo a morte, nin se goza coa perda dos viventes[4]. O home foi creado cunha natureza mortal, pero a sabedoría e a omnipotencia divinas destináranlle a non morrer, se os nosos primeiros pais amaban e obedecían fielmente os mandatos divinos. Eles deixáronse enganar polo tentador, e o resultado está á vista: así como por medio dun só home entrou o pecado no mundo, e a través do pecado a morte (...), desta forma a morte chegou a todos os homes, porque todos pecaron [5].
Axudan e consolan moito neste tema tantas consideracións do noso Pai, que entre outros textos escribiu: a morte chegará inexorable. Por tanto, que oca vaidade centrar a existencia nesta vida! Mira como padecen tantas e tantos. A uns, porque se acaba, dóelles deixala; a outros, porque dura, abúrrelles... Non cabe, en ningún caso, o errado sentido de justificar o noso paso pola terra como un fin.
Hai que saírse desa lóxica, e ancorarse na outra: na eterna. Necesítase un cambio total: un baleirarse de si mesmo, dos motivos egocéntricos, que son caducos, para renacer en Cristo, que é eterno[6].
Só unha mirada de fe a Xesucristo crucificado permítenos atisbar este misterio, que ten máis de consolo que de tristeza. Ensina o Catecismo da Igrexa católica que, «grazas a Cristo, a morte cristiá ten un sentido positivo. "Para min, a vida é Cristo e morrer unha ganancia" (Flp 1, 21). "É certa esta afirmación: se morremos con El, tamén viviremos con El" (2 Tm 2, 11). A novidade esencial da morte cristiá está aí: polo Bautismo, o cristián está xa sacramentalmente "morto con Cristo", para vivir unha vida nova; e se morremos na graza de Cristo, a morte física consuma este "morrer con Cristo" e perfecciona así a nosa incorporación a El no seu acto redentor» [7]. Aínda que non sexa totalmente correcta, si que garda un pouso de verdade a resposta da nai dun irmán noso, que comentaba con fe, en punto de morte: como non me vai a recibir o Señor, se eu estiven recibíndolle anos e anos na Comuñón cada día?
A certeza da fe, unida á esperanza e á caridade, posúe a capacidade de anular o veo de tristeza e de temor con que non poucas veces considérase o paso final da existencia terrea; máis aínda, como mostra con especial claridade a marcha desta terra dos santos, coa fe é posible acoller a morte con paz, porque se vai ao encontro do Señor. Non teñas medo á morte. -Acéptaa, desde agora, xenerosamente..., cando Deus queira..., como Deus queira..., onde Deus queira. -Non o dubides: virá no tempo, no lugar e do modo que máis conveña..., enviada polo teu Pai-Deus. -Benvida sexa a nosa irmá a morte![8].
Estas reflexións son tradicionais na doutrina e na conduta cristiás. Non supoñen algo negativo, nin pretenden fomentar inquietudes irracionais, senón un santo temor filial, cheo de confianza en Deus. Encerran un realismo sobrenatural e humano, con claros sinais de que a sabedoría cristiá, desde a fe, confire tranquilidade e confianza á alma.
O noso Pai ensinounos a sacar consecuencias prácticas da meditación sobre este momento e, en xeral, sobre os novísimos. Non vexamos moi en frío, por tanto, estas cousas, predicaba nunha ocasión a un grupo de fillos seus mozos. Eu non desexo que morra ningún de vós. Déixaos, Señor, non chos leves aínda!, que son novos, e aquí abaixo tes poucos instrumentos! Espero que o Señor me escoitará... Pero pode vir en calquera momento[9]. E concluía: Que conciencia tan obxectiva dá a consideración da morte! Que bo remedio, para dominar as rebeldías da vontade e a soberbia da intelixencia! Ámaa, e dille ao Señor con confianza: como Ti queiras, cando Ti queiras, onde Ti queiras [10].
Adoita resultar máis duro, evidentemente, o feito da morte, cando afecta as persoas máis queridas: pais, fillos, esposos, irmáns... Con todo, coa graza de Deus, na luz da Resurrección do Señor, que non abandona a ningún dos que o Pai lle confiou, nós podemos quitar á morte o seu "aguillón", como dicía o apóstolo Pablo (cfr. 1 Cor 15, 55); podemos impedir que envenene nosa vida, que faga vans os nosos afectos, que nos faga caer no baleiro máis escuro [11]. Nada máis certo que o Señor nos quere ao seu lado, para gozar da súa santa visión e presenza. Fomentamos a diario esta esperanza? Rezamos con piedade -como o noso Pai- o vultum tuum, Dómine, requíram[12], buscarei, Señor, o teu rostro?
Eses momentos, que están acompañados da dor, se na familia cristiá ha botado profundas raíces a fe, convértense -e de feito así sucede moitas veces- en ocasión para reforzar os lazos que unen entre si aos diversos membros. Nesta fe, podemos consolarnos uns a outros, sabendo que o Señor venceu a morte unha vez para sempre. Os nosos seres queridos non desapareceron na escuridade da nada: a esperanza asegúranos que eles están nas mans boas e fortes de Deus. O amor é máis forte que a morte. Por iso o camiño é facer crecer o amor, facelo máis sólido, e o amor custodiaranos até o día en que cada bágoa será enxugada, cando xa non haberá morte, nin duelo, nin pranto, nin dor (Ap 21, 4)[13].
Esta visión cristiá ofrece o verdadeiro antídoto contra o temor que adoita acometer aos homes ao comprobar a caducidade da existencia terrea. Á vez, nada máis lóxico -como xa sinalei- que nos desbasta a morte dos seres queridos, e que choremos a súa partida. Tamén Xesucristo chorou pola morte de Lázaro, o amigo tan querido, antes de resucitalo. Pero sen esaxeracións, porque para un cristián consecuente morrer é ir de vodas. Así se expresaba san Josemaría, que comentaba: cando se nos diga: ecce spónsus venit, exíte óbviam ei(Mt25, 6)-sal, que vén o esposo, que vén El a buscarche-, pediremos a intercesión da Virxe. Santa María, Nai de Deus, roga por nós pecadores, agora...e verás á hora da morte! Que sorriso terás á hora da morte! Non haberá un rictus de medo, porque estarán os brazos de María para recollerche[14].
O noso Pai, cando o Señor chamaba á súa presenza a algunha filla ou a algún fillo seu en idade xuvenil, protestaba filialmente e experimentaba unha profunda dor; aínda que, enseguida, aceptaba a Vontade divina, que sabe o que realmente nos convén. Fiat, adimpleátur..., rezaba. Fágase, cúmprase, sexa encomiada e eternamente enxalzada a xustísima e amabilísima Vontade de Deus sobre todas as cousas! Amén. Amén[15]. E alcanzaba a paz.
Todos estes pensamentos ten que estar unidos sempre á consideración de que a omnipotencia divina devolveranos á vida: vita mutátur, non tóllitur[16], a vida cámbiase, non se perde. A seguridade de sabernos preto de Deus, con todas as axudas que neses momentos finais dispénsanos a nosa Nai a Igrexa, levaranos a razoar así: Señor, creo que resucitarei; creo que o meu corpo volverá unirse coa miña alma, para reinar eternamente contigo: polos teus méritos infinitos, pola intercesión da túa Nai, pola predilección que tiveches comigo[17].
Fillas e fillos meus, esforcémonos por transmitir esta alegría e esta seguridade da fe. Recemos cada día polas persoas que renderán a alma ao Señor, para que se abran á abundantísima graza que Deus, por intercesión da súa Santísima Nai, concede neses momentos. E sigamos orando pola santidade de todos os fogares da terra, para que as conclusións do recente Sínodo impulsen a seguir con completa fidelidade os designios de salvación que o Señor inscribiu no núcleo mesmo do matrimonio e da familia.
Querería que vos detivésedes na sabedoría da Igrexa santa, que uniu a solemnidade de Todos os Santos ao día dedicado, na data inmediata, á conmemoración de todos os fieis defuntos: saboreade o gozo celestial que empapa a liturxia deste mes, e de todo o ano.
Con todo agarimo, bendívos
o voso Pai
+ Xavier
Roma, 1 de novembro de 2015.
P.D. Dentro duns días irei á Clínica Universidade de Navarra, para someterme a unha operación cirúrxica. Estarei moi unido a todas e a todos vós, e espero que me sosteñades coa fortaleza da vosa oración.
[1] 1 Cor 15, 31.
[2] San Xosemaría, Camiño, n. 738.
[3] Papa Francisco, Discurso na audiencia xeral, 17-VIN-2015.
[4] Sb1, 13.
[5] Rm 5, 12.
[6] San Xosemaría, Asuco, n. 879.
[7] Catecismo da Igrexa católica, n. 1010.
[8] San Xosemaría, Camiño, n. 739.
[9] San Xosemaría, Notas dunha meditación, 13-XII-1948.
[10] Ibid.
[11] Papa Francisco, Discurso na audiencia xeral, 17-VIN-2015.
[12] Cfr. Sal 26 [27] 8.
[13] Papa Francisco, Discurso na audiencia xeral, 17-VIN-2015.
[14] San Xosemaría, Notas dunha reunión familiar, 23-VIN-1974.
[15] San Xosemaría, Forxa, n. 769.
[16] Misal Romano, Prefacio de defuntos I.
[17] San Xosemaría, Notas dunha meditación, 13-XII-1948.
Foto de portada de GideoTsang (cc)

epub | document generated automatically from https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-novembro-de-2015/ (19-01-2026)
cover.jpg
'a opusdei.org

Carta do
Prelado
(novembro de
2015)






