
opusdei.org

Carta do Prelado
(novembro 2012)

Mons. Xavier Echevarría
comeza unha serie de cartas en
que reflexionara sobre a fe a
partir do Credo, con motivo do
Ano da Fe. En novembro,
propón meditar sobre Deus
Creador e Pai.

14-11-2012

Queridísimos: que Xesús gárdeme ás
miñas fillas e aos meus fillos!

A Igrexa, seguindo a voz do sucesor
de Pedro, desexa que todos os fieis



reafirmemos a nosa adhesión a
Xesucristo, que meditemos con maior
profundidade nas verdades que Deus
revelounos, que renovemos o afán
cotián de seguir con alegría o camiño
que nos marcou, e que á vez nos
esforcemos máis por darlle a coñecer
co apostolado a outras persoas.
Agradezamos xa desde agora á
Trindade Santísima as abundantes
axudas que -estou seguro- derramará
sobre as almas nos próximos meses;
nada máis lóxico, por tanto, que
saibamos corresponder a esas
bondades do Ceo.

Propóñome referirme cada mes a
algún punto da nosa fe católica para
que cada unha, cada un, reflexione
sobre ese tema na presenza de Deus
e trate de sacar consecuencias
prácticas. Como recomenda o Santo
Pai, detengámonos nos artigos da fe
contidos no Credo. Porque,
pregúntase Bieito XVI, onde
achamos a fórmula esencial da fe?



Onde atopamos as verdades que
nos foron fielmente transmitidas e
que constitúen a luz para a nosa
vida cotiá? [1] . O mesmo Papa
ofrécenos a resposta: no Credo, na
Profesión de fe ou Símbolo da fe
enlazámonos ao acontecemento
orixinario da Persoa e da historia
de Xesús de Nazaret; faise concreto
o que o Apóstolo dos xentís dicía
aos cristiáns de Corinto:
"Transmitinvos en primeiro lugar
o que eu tamén recibín (...)"( 1 Cor
15, 3-4) [2] .

Con ocasión doutro ano da fe,
proclamado por Pablo VI en 1967,
tamén san Xosemaría convidábanos
a profundar no contido do Credo.
Renovemos periodicamente o
propósito de axustarnos a este
consello. Despois de lembrar unha
vez máis que no Opus Dei 
procuramos sempre e en todo
sentíre cum Ecclésia , sentir coa
Igrexa de Cristo, a nosa Nai [3] ,



engadía: por iso quero que
lembremos agora xuntos, dun
modo necesariamente breve e
sumario, as verdades
fundamentais do Credo santo da
Igrexa: do depósito que Deus ao
revelarse confioulle [4] . Sempre,
insisto, pero máis especialmente ao
longo deste ano, desenvolvamos un
intenso apostolado da doutrina. A
diario vemos que resulta máis
necesario, pois hai moitos que se
consideran cristiáns, e mesmo
católicos, e non están en condicións
de presentar as razóns da súa fe a
quen aínda non recibiron o anuncio
evangélico, ou a quen coñecen
deficientemente esas verdades
transmitidas polos Apóstolos e que a
Igrexa conserva fielmente.

Bieito XVI manifestou o seu anhelo
de que este ano sirva a todos para 
profundar nas verdades centrais
da fe acerca de Deus, do home, da
Igrexa, de toda a realidade social e



cósmica, meditando e
reflexionando nas afirmacións do
Credo. E desexaría que quedase
claro -proseguía- que estes
contidos ou verdades da fe ( fides
quæ ) vincúlanse directamente a
nosa cotidianidad ; piden unha
conversión da existencia, que dá
vida a un novo modo de crer en
Deus ( fides qua ). Coñecer a Deus,
atoparlle, profundar nos trazos do
seu rostro, pon en xogo a nosa
vida, porque El entra nos
dinamismos profundos do ser
humano [5] .

Son dous aspectos inseparables:
adherirse ás verdades da fe coa
intelixencia, e esforzarse coa vontade
para que informen plenamente as
nosas accións, até as máis pequenas,
e especialmente os deberes propios
da condición de cada un. Como
escribiu o noso Fundador, tanto á
moción e á luz da graza, como á
proposición externa do que debe



crerse, hase de obedecer nun
supremo e liberador acto de
liberdade. Non se favorece a
obediencia á acción íntima do
Espírito Santo, na alma,
impugnando a obediencia á
proposición externa e autorizada
da doutrina da fe [6] .

A consecuencia é clara: temos que
querer e esforzarnos para coñecer
máis e mellor a doutrina de Cristo, e
así transmitila a outras persoas.
Conseguirémolo, coa axuda de Deus,
deténdonos a meditar atentamente
os artigos da fe. Non basta unha
aprendizaxe teórica, senón que é
preciso descubrir o vínculo
profundo entre as verdades que
profesamos no Credo e a nosa
existencia cotiá, a fin de que estas
verdades sexan -como sempre o
foron- luz para os pasos do noso
vivir, auga que rocía as
sequedades do noso camiño, vida
que vence certos desertos da vida



contemporánea. No Credo se
injerta a vida moral do cristián,
que aí atopa o seu fundamento e a
súa xustificación [7] . Recemos con
piedade ou meditemos esta profesión
de fe, pedindo luces ao Paráclito para
amar e familiarizarnos máis con
estas verdades.

Por iso, nas nosas conversacións
apostólicas, así como nas charlas de
doutrina cristiá a quen se achegan ao
labor da Prelatura, non cesemos de
recorrer ao estudo e repaso do 
Catecismo da Igrexa católica ou da
súa Compendio . E igualmente os
sacerdotes acudamos con
perseveranza a eses documentos nas
nosas meditaciones e pláticas. Así
todos trataremos de confrontar a
nosa existencia diaria con eses
puntos de referencia contidos no 
Catecismo . Moitas veces vén á miña
memoria a reiterada lectura que san
Xosemaría facía do catecismo de san
Pío V -non existía entón o actual-, e



tamén do catecismo de san Pío X, que
recomendaba a quen lle escoitaban
nas súas conversacións.

Creo nun só Deus, Pai todopoderoso,
Creador do ceo e da terra, de todo o
visible e o invisible [8] . O primeiro
artigo do Credo expresa a fe da
Igrexa na existencia dun Deus
persoal, creador e conservador de
todas as cousas, que goberna o
universo enteiro, e especialmente aos
homes, coa súa providencia.
Certamente, cando se mira con
ollos limpos, todo fala a berros
deste Deus e Creador noso. O
Señor que premiou a Pedro -pola
súa fe-, facéndolle Cabeza da súa
Igrexa Santa (cfr. Mt 16, 13-19),
prémianos tamén aos cristiáns
crentes cunha claridade nova: en
efecto, o cognoscible de Deus é
manifesto entre eles -entre os
crentes-, pois Deus declaroullo;
porque desde a creación do
mundo, o invisible de Deus, o seu



eterno poder e a súa divindade,
son coñecidos mediante as
criaturas (cfr. Rm 1, 20) [9] .
Suxírovos, como xa vos escribín, que
recitedes o Credo con fe nova, que o
proclamedes con alegría, e que vos
refuxiedes nesas verdades tan
imprescindibles para os cristiáns.

Todos coñecemos que, a
consecuencia do pecado orixinal, a
natureza humana quedou ferida
profundamente, polo que se fixo
difícil que os homes puidesen
coñecer con claridade e sen mestura
de erro, coas soas forzas da razón
natural, ao único verdadeiro Deus 
[10] . E por iso mesmo, Deus, na súa
bondade e misericordia infinitas, foi
revelándose progresivamente ao
longo do Antigo Testamento ata que,
por medio de Xesucristo, levou a
cabo a plenitude da revelación.
Enviando ao seu Fillo na carne,
manifestounos claramente non só as
verdades que o pecado había



ofuscado, senón a intimidade da súa
propia vida divina. No seo da única
natureza divina, subsisten desde a
eternidade tres Acodes realmente
distintas: o Pai, o Fillo e o Espírito
Santo, unidas indisolublemente
nunha marabillosa e inexpresable
comuñón de amor. «O misterio da
Santísima Trindade é o misterio
central da fe e da vida cristiá. É o
misterio de Deus en si mesmo. É,
pois, a fonte de todos os outros
misterios da fe; é a luz que os
ilumina» [11] . «É un misterio de fe
en sentido estrito, un dos "misterios
escondidos en Deus que non poden
ser coñecidos se non son revelados
desde o alto" (Conc. Vaticano I: DS
3015)» [12] .

A revelación da súa vida íntima, para
facernos participar dese tesouro
mediante a graza, constitúe o
agasallo máis precioso co que nos
favoreceu o Señor. Un don
completamente gratuíto, froito



exclusivo da súa bondade. Resulta
lóxica, pois, a recomendación do
noso Fundador: con espírito de
adoración, de contemplación
amorosa e de encomio, habemos
de rezar sempre o Credo [13] .

Pido a san Xosemaría que nos
empeñemos en pronunciar a palabra
credo , creo, coa paixón santa con
que a repetía en moitas ocasións ao
longo da xornada. Tamén nos
aconsellaba: aprende a encomiar
ao Pai e ao Fillo e ao Espírito
Santo. Aprende a ter unha especial
devoción á Santísima Trindade:
creo en Deus Pai, creo en Deus
Fillo, creo en Deus Espírito Santo;
espero en Deus Pai, espero en Deus
Fillo, espero en Deus Espírito
Santo; amo a Deus Pai, amo a
Deus Fillo, amo a Deus Espírito
Santo. Creo, espero e amo á
Trindade Beatísima [14] . E
continuaba: fai falta esta devoción
como un exercicio sobrenatural da



alma, que se traduce en actos do
corazón, aínda que non sempre se
verta en palabras [15] . Sacamos
partido desas recomendacións?
Queremos "crer" como Deus espera
que o fagamos? Achéganos
seguridade este crer en Deus
omnipotente e eterno?

O primeiro artigo do Credo constitúe
a roca firme sobre a que se basean a
fe e a conduta cristiá. Como dicía
Bieito XVI a véspera de inaugurar o
Ano da fe, debemos aprender a
lección máis sinxela e fundamental
do Concilio [Vaticano II ], é dicir,
que o cristianismo na súa esencia
consiste na fe en Deus, que é Amor
trinitario, e no encontro, persoal e
comunitario, con Cristo que
orienta e guía a vida: todo o
demais dedúcese disto (...). O
Concilio lémbranos que a Igrexa,
en todos os seus compoñentes, ten
a tarefa, o mandato, de transmitir
a palabra do amor de Deus que



salva, para que sexa escoitada e
acollida a chamada divina que
contén en si a nosa
bienaventuranza eterna [16] .

Resulta, pois, necesario profundar
máis e máis no primeiro artigo da fe. 
Creo en Deus! : esta primeira
afirmación alzar como a máis
fundamental. Todo o símbolo fala de
Deus e, se se refire tamén ao home e
ao mundo, faio pola súa relación a
Deus. Os demais artigos desa
profesión de fe dependen do
primeiro: empúxannos a coñecer
mellor a Deus tal como revelouse
progresivamente aos homes. En
consecuencia, por conter algo tan
fundamental, resulta necesario que
non admitamos ningún xénero de
cansazo para comunicalo a outros.
Como vos lembraba ao comezo
destas liñas, non nos faltará a axuda
divina para cumprir esta tarefa.



Durante o mes de novembro, a
liturxia convídanos a considerar de
modo especial as verdades eternas.
Con san Xosemaría repítovos: é
preciso que non perdamos nunca
de vista ese fin sublime ao que
fomos destinados. Que aproveita
ao home gañar todo o mundo, se
perde a alma? Ou que poderá dar o
home a cambio da súa alma? ( Mt 
16, 26). Único é o noso último fin,
de feito sobrenatural, que recolle,
perfecciona e eleva o noso fin
natural, porque a graza supón,
recolle, sa, levanta e engrandece a
natureza [17] .

Convenzámonos de que vivir o
Credo, integralo en toda a nosa
existencia, faranos entender mellor e
amar máis nosa estupenda
dependencia de Deus, saborear a
alegría incomparable de ser e de
sabernos fillos seus. O Catecismo da
Igrexa católica lémbranos que a fe
comporta consecuencias inmensas



para a nosa vida. Impúlsanos, en
primeiro lugar, a recoñecer a
grandeza e maxestade de Deus,
adorándolle; a permanecer nunha
constante actitude de acción de
grazas polos seus beneficios; a
valorar a verdadeira dignidade de
todos os homes e mulleres, creados a
imaxe e semellanza de Deus e, por
iso, dignos de veneración e respecto;
a usar rectamente das cousas creadas
que o Señor puxo ao noso servizo; a
confiar nel en todas as
circunstancias, e especialmente nas
adversas [18] .

Antes de terminar, propóñovos que
aumentemos expresamente as nosas
oracións polos froitos da Asemblea
do Sínodo dos Bispos sobre a nova
evangelización, que finalizou poucos
días atrás. Aspiremos a que no
mundo, de polo a polo, nótese o
sopro do Paráclito movendo os
corazóns dos fieis católicos a
colaborar activamente nesta nova



primavera da fe, que o Papa
promove insistentemente.

Encomendade de modo especial aos
irmáns vosos que recibirán o
diaconado o próximo día 3 na
Basílica de San Eugenio. E
redobremos as nosas accións de
grazas á Trindade, de cara ao 28 de
novembro, data en que se cumprirán
trinta anos da erección do Opus Dei
en prelatura persoal. Cantos froitos
espirituais producíronse desde
entón, como aseguraba o
queridísimo don Álvaro, ao escribir
que co cumprimento da intención
especial do noso Pai virían sobre a
Obra toda clase de bens: ómnia bona
páriter cum illa! [19] .

Fagamos chegar o noso
agradecemento ao Ceo por mans da
Santísima Virxe, recorrendo tamén
ao primeiro sucesor de san
Xosemaría, que tanto rezou, sufriu e
traballou para que fose realidade ese



encargo que lle confiou o noso
Fundador. E a maneira de concretar
esta gratitude está ao alcance de cada
unha, de cada un: unha fidelidade
sólida a Deus, comezando e
recomenzando cada día no empeño
de tratarlle máis intimamente.

Con todo agarimo, bendívos

o voso Pai

+ Xavier

Roma, 1 de novembro de 2012.

[1] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 17-X-2012.

[2] Ibid .

[3] San Xosemaría, Carta 19-III-1967,
n. 5.

[4] Ibid .

[5] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 17-X-2012.



[6] San Xosemaría, Carta 19-III-1967,
n. 42.

[7] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 17-X-2012.

[8] Misal Romano, Credo (Símbolo
niceno-constantinopolitano).

[9] San Xosemaría, Carta 19-III-1967 ,
n. 55.

[10] Cfr. Catecismo da Igrexa católica,
nn. 36-38.

[11] Catecismo da Igrexa católica, n.
234.

[12] Ibid ., n. 237.

[13] San Xosemaría, Carta 19-
III-1967, n. 55.

[14] San Xosemaría, Forxa , n. 296.

[15] Ibid .



[16] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 10-X-2012.

[17] San Xosemaría, Carta 19-
III-1967, n. 59.

[18] Cfr. Catecismo da Igrexa
católica , nn. 222-227.

[19] Sb 7, 11. Cfr. Carta , 28-XI-1982,
n. 4 ( Cartas de familia, vol. II, n. 313).

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei (Prohibida toda divulgación
pública, total ou parcial, sen
autorización expresa do titular do
copyright).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/carta-do-prelado-
novembro-2012/ (21-12-2025)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-novembro-2012/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-novembro-2012/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-novembro-2012/

	Carta do Prelado (novembro 2012)

