
opusdei.org

Carta do Prelado
(novembro 2011)

Presentar a fe aos demais,
especialmente coa propia vida,
é un "deber gozoso" para todos
os cristiáns, di Mons.
Echevarría na súa carta de
novembro.

08-11-2011

Queridísimos: ¡que Xesús me garde
ás miñas fillas e aos meus fillos!

Co mes de novembro, a Igrexa
convídanos a levantar a mirada máis
aló do horizonte terreo. A



solemnidade de Todos os Santos, que
hoxe celebramos e, mañá, a
conmemoración dos fieis defuntos,
fálannos de que Deus creounos para
servirlle e encomiarlle na terra e
gozar del eternamente no Ceo. A vida
terrea, por longa que sexa, queda
nun brevísimo instante en
comparación coa eternidade. Ensina
un dos salmos: ¡o home! Como o heno
son os seus días: florece como flor
silvestre; sobre el pasa o vento e non
subsiste, nin se recoñece máis o seu
sitio. Pero a misericordia do Señor
dura desde sempre e para sempre cos
que lle temen[1]. Moitas veces ouvín
comentar estas palabras ao noso Pai,
coroándoas con ovultum tuum,
Domine, requiram![2].

O único definitivo, o que de verdade
paga a pena, é chegar á casa do Pai,
onde Xesucristo ha ir para
prepararnos unha morada[3].
Sábeno ben as almas
benaventuradas que xa gozan da



visión beatífica no Ceo; e ansían
chegar alí as que se purifican no
Purgatorio antes de ser admitidas na
gloria.

Estas conmemoracións litúrxicas, e
todo o mes que comezamos,
constitúen unha boa ocasión para
facer un exame de conciencia máis
profundo, reavivando as ansias de
Deus e rectificando o que haxa que
rectificar. ¿De que lle servirá ao home
gañar o mundo enteiro se perde a súa
vida?, ¿ou que poderá dar o home a
cambio da súa vida?[4]. Estas
preguntas do noso Señor deberían
estar moi presentes nas nosas
xornadas e iluminar todo noso
actuar. Porque, ¿que aproveita ao
home todo o que poboa a terra,
todas as ambicións da intelixencia
e da vontade? ¿Que vale isto, se
todo acábase, se todo afúndese, se
son bambalinas de teatro todas as
riquezas deste mundo terreo; se
despois é a eternidade para



sempre, para sempre, para
sempre? (...). Menten os homes,
cando din para sempre en cousas
temporais. Só é verdade, cunha
verdade total, o para sempre cara
a Deus; e así has de vivir ti, cunha
fe que che axude a sentir sabores
de mel, dozuras de ceo, ao pensar
na eternidade que de verdade é
para sempre[5].

Unha mirada ao mundo móvenos a
considerar con dor que son moitos -
homes e mulleres, novas e anciáns-
os que percorren as sendas terreas
sen apenas considerar o seu destino
eterno. Outras inquietudes e
necesidades ocupan case por
completo o seu horizonte vital; e, ás
veces sen culpa propia, descoñecen a
dignidade á que Deus a chama, a
felicidade sen termo a que os
convoca. Ti e eu, cada cristián
consciente da grandeza da súa
vocación, non pode permanecer
indiferente ante a sorte deses xentíos



que non coñecen a Deus ou o pon
entre paréntese. Ante esta realidade,
non caben pesimismos. Habemos de
rogar ao Señor que nos encha do seu
celo e que sexamos conscientes de
que, coa oración e a mortificación,
achegámonos até o último recuncho
do planeta. ¿Queremos a toda a
humanidade? ¿Como reaccionamos
ante as noticias de países lonxanos?

Na Carta apostólica publicada días
atrás, convocando un ano da fe para
dentro dalgúns meses, Bieito XVI
reafirma esta responsabilidade
fundamental dos fieis católicos. Non
podemos deixar que a sal se volva
sousa e a luz permaneza oculta
(cfr. Mt 5, 13-16). Como a
samaritana, tamén o home actual
pode sentir de novo a necesidade
de achegarse ao pozo para escoitar
a Xesús, que convida a crer nel e a
extraer a auga viva que mana da
súa fonte (cfr. Jn 4, 14)[6]. O
pensamento da Comunión dos



santos, tan vivo nas próximas
semanas, impulsaranos a pedir á
terceira Persoa da Santísima
Trindade que acrecente en cada un o
desexo de achegarlle moitas almas. 
Ure igne Sancti Spiritus!, clamamos
coa invocación que tanto removía ao
noso Pai. ¡Quéimanos, Señor, co lume
do Espírito Santo! Que a túa acción
nas nosas almas -luz na intelixencia,
decisións operativas na vontade,
fortaleza no corazón- impúlsenos a
un apostolado constante,
aproveitando todas as ocasións -e
sabendo crear ocasións novas- para
axudar a que se acheguen a Deus as
xentes con quen nos atopemos.

Temos que empeñarnos diariamente
na tarefa apostólica con renovado
ardor. Debemos descubrir de novo
-prosegue o Papa- o gusto de
alimentarnos coa Palabra de Deus,
transmitida fielmente pola Igrexa,
e co Pan da vida, ofrecido como
sustento a todos os que son os seus



discípulos (cfr. Jn 6, 51). En efecto,
o ensino de Xesús resoa aínda hoxe
coa mesma forza: "Traballade non
polo alimento que perece, senón
polo alimento que perdura até a
vida eterna" (Jn 6, 27). A pregunta
exposta polos que lle escoitaban é
tamén hoxe a mesma para nós:
"¿Que temos que facer para
realizar as obras de Deus"? (Jn 6,
28). Sabemos a resposta de Xesús:
"A obra de Deus é esta: que creades
no que El enviou" (Jn 6, 29). Crer
en Xesucristo é, por tanto, o
camiño para poder chegar de
modo definitivo á salvación[7].

Fixar, como sempre, na figura
amabilísima do Redentor. É preciso
crer nel, o noso Deus e Salvador, que
quere levarnos á gloria de Deus Pai
coa asistencia do Espírito Santo. Tan
intensamente deséxao, que nunha
ocasión manifestou aos seus
discípulos: ignem veni mittere in
terram, et quid volo nisi ut



accendatur?[8]; vin a prender lume
na terra, ¿e que quero senón que se
acenda?

Estas palabras espolearon a alma de
san Xosemaría desde moi nova. 
Durante anos, acendíame en amor
de Deus a consideración do afán
de Xesús por incendiar o mundo co
seu lume. E non podía conter
dentro de min aquel hervor que se
abría impetuosamente na miña
alma e que, expresándose nas
palabras mesmas do Mestre, saía
a berros da miña boca: ignem veni
mittere in terram, et quid volo nisi
ut accendatur?... Ecce ego quia
vocasti me(Lc12, 49; 1 Re3, 9); vin a
pór lume na terra, e que quero
senón que arda?... Aquí estou,
porque me chamaches[9]. E engadía
que, para a súa alma, esas palabras
eran un acicate: que o sexan tamén
para vós; que non esteades nunca
apagados; que vos saibades
portadores de lume divino, de luz



divina, de calor de ceo, de amor de
Deus, en todos os ambientes da
terra[10].

Pidamos ao Paráclito que acenda os
nosos corazóns; que nos faga
experimentar, con Cristo, o celo pola
salvación de todos. Aquel ignem
veni mittere in terram!, vin á terra
a pegarlle lume, débenos queimar
a alma. E hemos de ter decidido,
absolutamente decidido, a dicir ao
Señor: ecce ego quia vocasti me!(1
Sam3, 8), ¡aquí me tes!, porque me
chamaches a ser cristián. ¿Pai de
familia? Pai de familia. ¿Fillo de
familia? Fillo de familia. ¿Nai de
familia? Nai de familia. Pero
pegando lume a todo o que
toquedes. Se non prendedes lume
ao que tedes ao redor, vós mesmos
queimarédesvos tontamente, para
deixar só unhas cinzas, en lugar
dunha brasa de luz e calor[11].



O apostolado, gozoso deber para os
cristiáns, impúlsanos a continuar a
misión de Cristo que leva a cabo a
Igrexa, cada un desde a súa situación
no Corpo místico. O bo exemplo,
sempre fundamental, ten particular
importancia nos momentos actuais.
Pode haber persoas afastadas de
Deus, ou da práctica relixiosa, que
non admitan unha conversación de
contido sobrenatural ou
simplemente espiritual. Pero a
testemuña dunha conduta recta -na
vida persoal, familiar, profesional,
social- non pasa nunca inadvertida.
Esas mulleres e eses homes, aínda
que quizá non o recoñezan
abertamente, con frecuencia
interróganse no seu corazón polas
razóns desa conduta; e así comezan
xa a abrirse á luz do Señor. Coa súa
existencia no mundo -escribe o
Papa-, os cristiáns están chamados
efectivamente a facer
resplandecer a Palabra de verdade
que o Señor Xesús deixounos[12].



Neste sentido, como suxire Bieito
XVI, o estudo ou repaso do Catecismo
da Igrexa católica adquire unha
importancia particular: para coñecer
mellor a fe e as súas consecuencias, e
comunicalas a outros. Non deixemos
de acudir a esa fonte e de
recomendalo a quen tratamos.

A fe non se esgota no coñecemento
das verdades contidas no depósito da
revelación, senón que require, polo
seu propio dinamismo, manifestarse
exteriormente. Como ensina san
Pablo, a fe per caritatem
operatur[13], actúa por medio da
caridade; e a caridade móstrase en
feitos concretos de servizo aos
demais, de atención, de interese
polas súas cousas, comezando polos
máis próximos. A primeira
manifestación tradúcese en desexar
o mesmo que quere Deus: que todos
os homes sálvense e cheguen ao
coñecemento da verdade[14]. Nunha
palabra, comunicar a fe recibida. É o



obxectivo que o Papa sinala na súa
recente carta apostólica, pois sucede
hoxe con frecuencia que os
cristiáns se preocupan moito polas
consecuencias sociais, culturais e
políticas do seu compromiso, ao
mesmo tempo que seguen
considerando a fe como un
presuposto obvio da vida común.
De feito, este presuposto non só
non parece como tal, senón que
mesmo con frecuencia é negado.
Mentres que no pasado era posible
recoñecer un tecido cultural
unitario, amplamente aceptado na
súa referencia ao contido da fe e
dos valores inspirados por ela,
hoxe non semella que sexa así en
grandes sectores da sociedade[15].

Durante toda a súa vida, san
Xosemaría predicou a necesidade de
empapar coa fe os pensamentos, as
palabras e as obras. Insistía en que,
ao entrar en contacto con outras
persoas, deberiamos expornos



enseguida o modo de axudarlles a
achegarse a Deus. Adoitaba pór unha
comparación. ¿Tédesvos fixado en
como hai nos homes todos -tamén
en ti e en min- como un prexuízo
psíquico, unha especie de psicose
profesional? Cando un médico ve
pola rúa a outra persoa que pasa,
sen darse conta pensa: "esa
persoa anda mal do fígado". E se a
mira un xastre, comenta: "que mal
vestido, ou que ben, que bo corte!".
E o zapateiro fíxase nos zapatos...
E ti e eu, fillos de Deus, dedicados
a servir aos demais no mundo, por
amor do Señor, cando
contemplamos ás xentes, temos
que pensar nas almas: velaquí
unha alma "temos que dicirnos",
unha alma que hai que axudar,
unha alma á que se debe
comprender, unha alma coa que
habemos de convivir, unha alma
que hai que salvar[16].



É lóxica esta maneira de proceder,
porque quen descubriu a Cristo
debe levar a outros cara a El. Unha
gran alegría non se pode gardar
para un mesmo. É necesario
transmitila[17]. Así se comportaron
os seguidores fieis do Señor en todas
as épocas. «Cando descubrides que
algo vos foi de proveito -predicaba
san Gregorio Magno-, procurades
atraer aos demais. Tedes, pois, que
desexar que outros vos acompañen
polos camiños do Señor. Se ides ao
foro ou aos baños, e topades con
algún que se atopa desocupado,
convidádeslle a que vos acompañe.
Aplicade ao espiritual este costume
terreo e, cando vaiades a Deus, non o
fagades sós»[18].

Pensemos que, a pesar do clima de
deixamento e relativismo, no
corazón de todos hai unha fame de
eternidade que só Deus pode
satisfacer. Esta realidade pode
constituír un firme punto de apoio



para renovar diariamente o afán
apostólico, sabendo que o Señor
desexa servirse dos cristiáns, de ti e
de min, como instrumentos para
levar ao Ceo a outros. Aínda que nos
vexamos e sexamos realmente pouca
cousa, témonos que acender no
desexo e na realidade de levar a
luz de Cristo, o afán de Cristo, as
dores e a salvación de Cristo, a
tantas almas de colegas, de
amigos, de parentes, de coñecidos,
de descoñecidos -sexan calquera
as súas opinións en cousas da
terra-, para darlles a todos un bo
abrazo fraterno. Entón seremos
rubí aceso, e deixaremos de ser
esta nada, este carbón pobre e
miserable, para ser voz de Deus,
luz de Deus, ¡lume de Pentecostés!
[19].

Nos días pasados, estiven en
Pamplona para presidir a investidura
dalgúns doutoramentos honoris
causa pola Universidade de Navarra.



Logo, en Madrid, tiven reunións con
milleiros de fieis da Prelatura,
cooperadores e amigos. Pedín á
Trindade Santísima que renove en
todos o afán apostólico, colaborando
na nova evangelización da sociedade
co seu apostolado persoal de
amizade e confidencia, e tamén
promovendo actividades formativas
que leven a mensaxe de Cristo a
todos os ambientes.

Antes de terminar, pídovos oracións
polos trinta e cinco irmáns vosos que
recibirán a ordenación diaconal o
próximo día 5, en Roma. Pedide para
eles, e para todos os ministros da
Igrexa, un corazón á medida do
Corazón de Cristo.

Sigamos moi unidos ao Romano
Pontífice e en comunión cos Bispos
diocesanos. Agradezamos ao Señor
os froitos espirituais que outorga á
Igrexa mediante o labor apostólica
dos fieis da Obra. Farémolo



especialmente o próximo día 28,
aniversario da erección do Opus Dei
en prelatura persoal. Que o noso
recoñecemento chegue a Deus por
mans da Santísima Virxe.

Con todo agarimo, bendícevos

o voso Pai

+ Javier

Roma, 1 de novembro de 2011.

[1] Sal 102 [103] 15-17.

[2] Cfr. Sal 26 [27] 8.

[3] Cfr. Jn 14, 2-3.

[4] Mt 16, 26.

[5] San Xosemaría, Amigos de Deus,
n. 200.

[6] Bieito XVI, Carta apostólica Porta
fidei, 11-X-2011, n. 3.

[7] Ibid.



[8] Lc 12, 49 (Vg).

[9] San Xosemaría, Carta 9-I-1959, n.
9.

[10] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 12-II-1975.

[11] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 9-II-1975.

[12] Bieito XVI, Carta apostólica Porta
fidei, 11-X-2011, n. 6.

[13] Gal 5, 6.

[14] 1 Tm 2, 4.

[15] Bieito XVI, Carta apostólica Porta
fidei, 11-X-2011, n. 2.

[16] San Xosemaría, Notas dunha
meditación, 25-II-1963.

[17] Bieito XVI, Homilía, 21-VIII-2005.



[18] San Gregorio Magno, Homilías
sobre os Evanxeos, I, 6, 6 (PL 76,
1098).

[19] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 2-VIN-1974.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/carta-do-prelado-
novembro-2011/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-novembro-2011/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-novembro-2011/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-novembro-2011/

	Carta do Prelado (novembro 2011)

