
opusdei.org

Carta do Prelado
(marzo de 2015)

O tempo de Coresma que
atravesa a Igrexa centra a carta
do Prelado, quen convida
especialmente a coidar a
caridade cara aos demais.

11-03-2015

Queridísimos: que Xesús gárdeme ás
miñas fillas e aos meus fillos!

Transcorreron algunhas datas desde
o comezo da Coresma. Ademais de
repasar, con agradecemento e ánimo
de aprender, os corenta días de



oración e xaxún de Xesucristo no
deserto, e a súa loita vencedora
contra o espírito maligno, a Igrexa
proponnos que nos preparemos moi
ben para penetrarnos nas escenas da
paixón, morte e resurrección do noso
Señor na próxima Pascua. Por iso
convídanos a percorrer moi unidos
ao Mestre este tempo litúrxico, como
lembraba san Xoán Paulo II hai uns
anos.

«Mirade que subimos a Xerusalén (Mc
10, 33). Mediante estas palabras o
Señor convida os discípulos a
percorrer xunto a El o camiño que
partindo de Galilea conduce até o
lugar onde se consumará a súa
misión redentora. Este camiño a
Xerusalén, que os evanxelistas
presentan como a culminación do
itinerario terreo de Xesús, constitúe o
modelo de vida do cristián,
comprometido a seguir ao Mestre na
vía da Cruz.



»Cristo dirixe esta mesma invitación
de "subir a Xerusalén" aos homes e
mulleres de hoxe. E faio con
particular forza neste tempo de
Coresma, favorable para converterse
e atopar a plena comuñón con El,
participando intimamente no
misterio da súa morte e resurrección.
Por tanto, a Coresma representa para
os crentes a ocasión propicia para
unha profunda revisión de vida»[1].

Coñecemos as principais prácticas
que a Igrexa recomenda, durante a
Coresma, para manifestar este afán
de conversión: a oración, a
penitencia, as obras de caridade.
Querería que, nesta ocasión,
fixásemonos/fixásemosnos
especialmente nestas últimas. O Papa
Francisco, na súa mensaxe para a
Coresma, refírese á globalización da
indiferenza: un mal que se acentuou
na nosa época e que se opón
frontalmente ao modo de actuar de
Deus. En efecto, o Señor, na súa



infinita misericordia, coida de todos
e de cada un, búscanos tamén cando
nos afastamos, non cesa de
enviarnos a claridade da súa luz e a
forza da súa graza, para que nos
decidamos a conducirnos en todo
momento como bos fillos seus. Pero
ocorre -subliña o Pontífice- que
cando estamos ben e sentímonos a
gusto, esquecémonos dos demais
(algo que Deus Pai non fai xamais),
non nos interesan os seus
problemas, nin os seus
sufrimentos, nin as inxustizas que
padecen...[2].

Para superar este perigo, habemos de
considerar que somos solidarios uns
con outros. E, sobre todo, reflexionar
sobre a Comuñón dos santos, que nos
impulsará a servir, a ocuparnos -día
tras día- das nosas irmás e dos nosos
irmáns menesterosos de atención
espiritual ou material. A Coresma
convértese así nun tempo
especialmente propicio para imitar a



Cristo cunha entrega xenerosa aos
membros do seu Corpo místico,
pensando en como El se nos dá.

A forza para comportarnos desta
maneira provén de escóitaa atenta
da palabra de Deus e da recepción
dos sacramentos -a Confesión, a
Eucaristía-, sinalados de modo
concreto nos mandamentos da
Igrexa, nestas datas. Consideremos
que, ao recibir o Corpo do Señor na
Comuñón coas disposicións
espirituais necesarias, irémonos
parecendo máis e máis a El, farase
máis perfecta nosa identificación con
Jesús, até chegar a ser -como repetía
o noso Pai- ipse Christus, o mesmo
Cristo. E faremos moi nosas todas as
indigencias dos demais, sen deixar
que se forme nos nosos corazóns a
costra do egoísmo, de centrarse no
propio eu: quen é de Cristo
pertence a un só corpo e nel non se
é indiferente cara aos demais[3].
Como non lembrar a predicación



rotunda de san Pablo: se un membro
padece, todos os membros padecen
con el; e se un membro é honrado,
todos os membros gózanse con el[4].

Interésame, e moito, fillas e fillos
meus, que apliquemos estas
consideracións ao coidado dos
enfermos: unha obra de misericordia
que Xesucristo premia de modo
especial. Recemos tamén a diario
polos que sofren persecución por
mor das súas conviccións relixiosas.
Ninguén nos ha de resultar alleo!
Roguemos ao Señor que os asista coa
súa graza e concédalles forzas. E
como a caridade é ordenada, ha de
chegar, en primeiro termo, a quen se
achan máis próximos -membros da
nosa familia sobrenatural ou
humana, amigos e veciños,
compañeiros de traballo-, a todos
aqueles con quen nos unen especiais
lazos de fraternidade, polas distintas
situacións que atravesamos.



Moi claras son as suxestións que
transcribo: Tense a experiencia de
que formamos parte dun só corpo?
Un corpo que recibe e comparte o
que Deus quere doar? Un corpo
que coñece aos seus membros máis
débiles, pobres e pequenos, e faise
cargo deles? Ou nos refuxiamos
nun amor universal que se
compromete cos que están lonxe
no mundo, pero esquece ao Lázaro
sentado diante da súa propia porta
pechada? (cfr. Lc 16, 19-31)[5].

Aproveito estas liñas para agradecer
novamente ás miñas fillas e aos meus
fillos, e a tantas outras persoas que
coidan dos enfermos e das persoas
anciás, a súa dedicación xenerosa a
este labor: como lles sorrí Deus! Non
se me oculta que, en ocasións, nesa
tarefa quizá brote o cansazo. Pero
entón volvamos os ollos a unha
realidade moi clara á luz da fe:
atender a quen non poden valerse
por si mesmos, tanto no propio fogar



como noutros lugares, introdúcenos
derechamente no Corazón
misericordioso do Señor.
Esmerémonos en dedicarlles os
nosos mellores servizos, sen regatear
xamais o sacrificio persoal. Con
frecuencia leo como san Xosemaría
acudía gozoso -era unha necesidade,
tamén para facer o Opus Dei!- a
visitar aos enfermos, a estar con elas
ou con eles. Deses momentos sacaba
forzas para cumprir o que Deus
pedíalle.

Contamos na Obra cunha ampla
experiencia destas obras de
misericordia: non en balde -repito- o
Opus Dei naceu e consolidouse entre
os pobres e os enfermos. Moi
significativo para noso camiñar é
que o 19 de marzo de 1975, poucos
meses antes do seu tránsito ao Ceo -
transcorreron corenta anos-, o noso
Pai lembrase con viveza aqueles
comezos durante un faladoiro en



familia. Convídovos a deternos de
novo nas súas palabras.

Fun a buscar fortaleza nos
barrios máis pobres de Madrid.
Horas e horas por todos os lados,
todos os días, a pé dunha parte a
outra, entre pobres vergonzantes e
pobres miserables, que non tiñan
nada de nada; entre nenos cos
mocos na boca, sucios, pero nenos,
que quere dicir almas agradables
a Deus (....). E que ben, que alegría!
Foron moitas horas naquel labor,
pero sinto que non fosen máis. E
nos hospitais, e nas casas onde
había enfermos, se se poden
chamar casas a aqueles tugurios...
Eran xente desamparada e
enferma; algúns cunha
enfermidade que entón era
incurable, a tuberculose (...).

Foron uns anos intensos, nos que o
Opus Dei crecía cara adentro sen
darnos conta. Pero quixen



dicirvos -algún día contaránvolo
con máis detalle, con documentos
e papeis- que a fortaleza humana
da Obra foron os enfermos dos
hospitais de Madrid: os máis
miserables; os que vivían nas súas
casas, perdida até a última
esperanza humana; os máis
ignorantes daquelas barriadas
extremas[6].

Ás enfermas e aos enfermos
suxírolles que sexan dóciles e
déixense atender; que agradezan o
agarimo humano e cristián que lles
dispensa o mesmo Xesucristo por
medio de quen se ocupan delas ou
deles. Cantas persoas, tamén entre as
que non posúen o tesouro da fe,
quedan removidas ante estas
manifestacións do verdadeiro amor
cristián e humano, e acaban por
descubrir o rostro de Xesús nos
enfermos ou nas persoas que por
eles se gastan!



Que gozo cáusanos tamén a
proximidade das solemnidades de
san Xosé e da Anunciación da nosa
Señora. Cobran unha significativa
relevancia neste ano mariano
dedicado á familia, pois colocan ante
os nosos ollos o ambiente do fogar de
Nazaret. Alí fíxose presente a gran
misericordia de Deus coa
humanidade, o amor da Trindade
mediante a encarnación do Verbo no
seo purísimo de María. Alí pasou
Jesús longos anos, rodeado en todo
momento polo agarimo e o desvelo
da súa Nai e de san Xosé. Alí
traballou con perfección humana e
sobrenatural o santo Patriarca. Son
excelentes motivos para confiarlles a
santidade dos fogares cristiáns e
impetrar a súa protección sobre
todas as familias da terra.

Nas súas recentes catequeses, o Papa
subliñou o importantísimo papel da
nai e do pai no seo da familia: as
nais -dicía nunha destas ocasións- 



son o antídoto máis forte ante a
difusión do individualismo
egoísta[7]. O mesmo cabe afirmar
dos pais, que xogan igualmente un
papel fundamental. Cada familia
precisa a presenza dun pai, aínda
que desgraciadamente hoxe
chegouse a afirmar que a nosa
sociedade é unha "sociedade sen
pais" (...). Especialmente na
cultura occidental, a figura do pai
estaría simbólicamente ausente,
desviada, desvanecida[8]. Esta
actitude constitúe un erro moi grave,
pois tanto o pai como a nai resultan
completamente imprescindibles para
o desenvolvemento armónico dos
fillos en todas as súas facetas. É
intensa, xenerosa, a nosa oración por
esta célula vital -a familia- da Igrexa
e da sociedade civil? Rezamos para
que cada fogar sexa unha
prolongación do que albergou ao
Fillo de Deus en Nazaret? Como
agradecemos a abnegación xenerosa
e alegre de tantos pais e nais?



Acordámonos de rezar pola
felicidade dos esposos aos que Divos
non concede fillos, para que amen a
Vontade do Ceo, dando ademais
exemplo de servizo á humanidade
enteira?

En calquera caso, sexan moitos,
poucos ou ningún os fillos que Deus
conceda, é preciso que todos os
fogares cristiáns promovan a alegría
de saberse igrexa doméstica. Por iso
recollo os seguintes ensinos de san
Josemaría, cando afirmaba que hai
que recibir os fillos sempre con
alegría e agradecemento, porque
son agasallo e bendición de Deus e
unha proba da súa confianza[9]. E
engadía: non dubidedes de que a
diminución dos fillos nas familias
cristiás redundaría na diminución
do número de vocacións
sacerdotais, e de almas que se
queiran dedicar para sempre ao
servizo de Xesucristo. Eu vin
bastantes matrimonios que, non



dándolles Divos máis que un fillo,
tiveron a xenerosidade de
ofrecerllo a Deus. Pero non son
moitos os que o fan así. Nas
familias numerosas é máis fácil
comprender a grandeza da
vocación divina e, entre os seus
fillos, hainos para todos os
estados e camiños[10].

Non sempre os esposos teñen
descendencia. Nestes casos, non han
de considerarse fracasados, porque
non o son. É outro modo -tamén
divino- que o Señor ten de bendicir o
amor conxugal. As familias
numerosas -afirmaba o noso Pai- 
cáusanme moita alegría. Pero
cando me atopo un matrimonio
sen fillos, porque Deus non llos
concedeu, énchome tamén de gozo:
non só poden santificar o mesmo o
seu fogar, senón que ademais
dispoñen de máis tempo para
dedicarse aos fillos dos outros, e
son xa moitos os que o fan cunha



abnegación conmovedora. Teño o
orgullo de poder asegurar que
nunca apaguei un amor nobre da
terra; ao contrario, alenteino,
porque debe ser -cada día máis- un
camiño divino[11]. Agradezamos a
Deus a fidelidade alegre destes
esposos.

Na festa de san Xosé, todas e todos
acudimos ao santo Patriarca
pedíndolle que colme de fidelidade a
Deus toda a nosa existencia, día a
día, como cumpriu este home xusto,
respondendo a todas as peticións
divinas. E, antes de concluír, desexo
lembrar que o 28 de marzo
cúmprense noventa anos da
ordenación sacerdotal do noso Pai.
Invocádelle especialmente cunha
súplica piadosa e constante pola
Igrexa e o Papa; polas vocacións
sacerdotais e relixiosas; polas
vocacións -tamén divinas- a unha
entrega total no medio do mundo, no
celibato apostólico ou no



matrimonio; pola fidelidade de todos
os cristiáns. Dirixide vosas pregarias,
con fe e confianza, á Virxe e a san
Xosé, para que saibamos camiñar de
modo contemplativo no medio do
mundo. E seguide encomendando
todas as miñas intencións.

Dáme moita alegría dicirvos que,
antes de comezar o curso de retiro,
vou ir a rezar a Loreto, con todas e
con todos, e co noso Pai. Puiden
acompañalo en varias ocasións e
contemplar como sabía querer á
nosa Nai e deixar nas súas mans a
vida das súas fillas e dos seus fillos, a
súa: a Obra!, para servir máis e
mellor á santa Igrexa.

Con todo agarimo, bendívos

o voso Pai

+ Xavier

Roma, 1 de marzo de 2015.



[1] San Xoán Paulo II, Mensaxe para
a Coresma, 7-I-2001.

[2] Papa Francisco, Mensaxe para a
Coresma de 2015, 4-X-2014.

[3] Ibid.

[4] 1 Cor 12, 26.

[5] Papa Francisco, Mensaxe para a
Coresma de 2015, 4-X-2014.

[6] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 19-III-1975 ("Polas
sendas da fe", ed. Cristiandade, 2013,
pp. 146-147).

[7] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 7-I-2015.

[8] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 28-I-2015.

[9] San Xosemaría, Carta 9-I-1959, n.
54.



[10] Ibid., n. 55.

[11] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 10-IV-1969.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/carta-do-prelado-marzo-
de-2015/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-marzo-de-2015/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-marzo-de-2015/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-marzo-de-2015/

	Carta do Prelado (marzo de 2015)

