opusdei.org

Carta do Prelado
(marzo de 2015)

O tempo de Coresma que
atravesa a Igrexa centra a carta
do Prelado, quen convida
especialmente a coidar a
caridade cara aos demais.

11-03-2015

Queridisimos: que Xesus gardeme as
mifas fillas e aos meus fillos!

Transcorreron algunhas datas desde
o comezo da Coresma. Ademais de
repasar, con agradecemento e &nimo
de aprender, os corenta dias de



oracion e xaxun de Xesucristo no
deserto, e a sua loita vencedora
contra o espirito maligno, a Igrexa
proponnos que nos preparemos moi
ben para penetrarnos nas escenas da
paixon, morte e resurreccion do noso
Sefior na proxima Pascua. Por iso
convidanos a percorrer moi unidos
ao Mestre este tempo liturxico, como
lembraba san Xoan Paulo IT hai uns
anos.

«Mirade que subimos a Xerusalén (Mc
10, 33). Mediante estas palabras o
Sefior convida os discipulos a
percorrer xunto a El o camifio que
partindo de Galilea conduce até o
lugar onde se consumara a sua
mision redentora. Este camifio a
Xerusalén, que os evanxelistas
presentan como a culminacion do
itinerario terreo de Xesus, constitie o
modelo de vida do cristian,
comprometido a seguir ao Mestre na
via da Cruz.



»Cristo dirixe esta mesma invitacion
de "subir a Xerusalén" aos homes e
mulleres de hoxe. E faio con
particular forza neste tempo de
Coresma, favorable para converterse
e atopar a plena comuiion con El,
participando intimamente no
misterio da sia morte e resurreccion.
Por tanto, a Coresma representa para
0s crentes a ocasion propicia para
unha profunda revision de vida»[1].

Cofiecemos as principais practicas
que a Igrexa recomenda, durante a
Coresma, para manifestar este afan
de conversion: a oracion, a
penitencia, as obras de caridade.
Quereria que, nesta ocasion,
fixasemonos/fixasemosnos
especialmente nestas ultimas. O Papa
Francisco, na sia mensaxe para a
Coresma, refirese a globalizacion da
indiferenza: un mal que se acentuou
na nosa época e que se opon
frontalmente ao modo de actuar de
Deus. En efecto, o Sefior, na sua



infinita misericordia, coida de todos
e de cada un, buscanos tamén cando
nos afastamos, non cesa de
enviarnos a claridade da sualuz e a
forza da sua graza, para que nos
decidamos a conducirnos en todo
momento como bos fillos seus. Pero
ocorre -sublifia o Pontifice- que
cando estamos ben e sentimonos a
gusto, esquecémonos dos demais
(algo que Deus Pai non fai xamais),
non nos interesan os seus
problemas, nin os seus
sufrimentos, nin as inxustizas que
padecen...[2].

Para superar este perigo, habemos de
considerar que somos solidarios uns
con outros. E, sobre todo, reflexionar
sobre a Comufion dos santos, que nos
impulsara a servir, a ocuparnos -dia
tras dia- das nosas irmas e dos nosos
irmans menesterosos de atencion
espiritual ou material. A Coresma
convértese asi nun tempo
especialmente propicio para imitar a



Cristo cunha entrega xenerosa aos
membros do seu Corpo mistico,
pensando en como El se nos da.

A forza para comportarnos desta
maneira provén de escditaa atenta
da palabra de Deus e da recepcion
dos sacramentos -a Confesion, a
Eucaristia-, sinalados de modo
concreto nos mandamentos da
Igrexa, nestas datas. Consideremos
que, ao recibir o Corpo do Sefior na
Comufion coas disposicions
espirituais necesarias, irémonos
parecendo mais e mais a El, farase
mais perfecta nosa identificacion con
Jesus, até chegar a ser -como repetia
0 noso Pai- ipse Christus, 0 mesmo
Cristo. E faremos moi nosas todas as
indigencias dos demais, sen deixar
que se forme nos nosos corazons a
costra do egoismo, de centrarse no
propio eu: quen é de Cristo
pertence a un so corpo e nel non se
é indiferente cara aos demais[3].
Como non lembrar a predicacion



rotunda de san Pablo: se un membro
padece, todos os membros padecen
con el; e se un membro é honrado,
todos os membros gozanse con el[4].

Interésame, e moito, fillas e fillos
meus, que apliquemos estas
consideracions ao coidado dos
enfermos: unha obra de misericordia
que Xesucristo premia de modo
especial. Recemos tamén a diario
polos que sofren persecucion por
mor das suas conviccions relixiosas.
Ninguén nos ha de resultar alleo!
Roguemos ao Sefior que os asista coa
sua graza e concédalles forzas. E
como a caridade é ordenada, ha de
chegar, en primeiro termo, a quen se
achan mais proximos -membros da
nosa familia sobrenatural ou
humana, amigos e vecifios,
companeiros de traballo-, a todos
aqueles con quen nos unen especiais
lazos de fraternidade, polas distintas
situacions que atravesamos.



Moi claras son as suxestions que
transcribo: Tense a experiencia de
que formamos parte dun s6 corpo?
Un corpo que recibe e comparte o
que Deus quere doar? Un corpo
que cofiece aos seus membros mais
débiles, pobres e pequenos, e faise
cargo deles? Ou nos refuxiamos
nun amor universal que se
compromete cos que estan lonxe
no mundo, pero esquece ao Lazaro
sentado diante da sua propia porta
pechada? (cfr. Lc 16, 19-31)[5].

Aproveito estas lifias para agradecer
novamente as mifias fillas e aos meus
fillos, e a tantas outras persoas que
coidan dos enfermos e das persoas
ancias, a sua dedicacion xenerosa a
este labor: como lles sorri Deus! Non
se me oculta que, en ocasions, nesa
tarefa quiza brote o cansazo. Pero
enton volvamos os ollos a unha
realidade moi clara a luz da fe:
atender a quen non poden valerse
por si mesmos, tanto no propio fogar



como noutros lugares, introducenos
derechamente no Corazén
misericordioso do Sefior.
Esmerémonos en dedicarlles os
nosos mellores servizos, sen regatear
xamais o sacrificio persoal. Con
frecuencia leo como san Xosemaria
acudia gozoso -era unha necesidade,
tamén para facer o Opus Deil- a
visitar aos enfermos, a estar con elas
ou con eles. Deses momentos sacaba
forzas para cumprir o que Deus
pedialle.

Contamos na Obra cunha ampla
experiencia destas obras de
misericordia: non en balde -repito- o
Opus Dei naceu e consolidouse entre
0s pobres e os enfermos. Moi
significativo para noso camifiar é
que 0 19 de marzo de 1975, poucos
meses antes do seu transito ao Ceo -
transcorreron corenta anos-, 0 n0so
Pai lembrase con viveza aqueles
comezos durante un faladoiro en



familia. Convidovos a deternos de
novo nas suas palabras.

Fun a buscar fortaleza nos
barrios mais pobres de Madrid.
Horas e horas por todos os lados,
todos os dias, a pé dunha parte a
outra, entre pobres vergonzantes e
pobres miserables, que non tifian
nada de nada; entre nenos cos
mocos na boca, sucios, pero nenos,
que quere dicir almas agradables
a Deus (....). E que ben, que alegria!
Foron moitas horas naquel labor,
pero sinto que non fosen mais. E
nos hospitais, e nas casas onde
habia enfermos, se se poden
chamar casas a aqueles tugurios...
Eran xente desamparada e
enferma; algins cunha
enfermidade que enton era
incurable, a tuberculose (...).

Foron uns anos intensos, nos que o
Opus Dei crecia cara adentro sen
darnos conta. Pero quixen



dicirvos -algun dia contaranvolo
con mais detalle, con documentos
e papeis- que a fortaleza humana
da Obra foron os enfermos dos
hospitais de Madrid: os mais
miserables; os que vivian nas suas
casas, perdida até a ultima
esperanza humana; os mais
ignorantes daquelas barriadas
extremas(6].

As enfermas e aos enfermos
suxirolles que sexan ddciles e
déixense atender; que agradezan o
agarimo humano e cristian que lles
dispensa o mesmo Xesucristo por
medio de quen se ocupan delas ou
deles. Cantas persoas, tamén entre as
que non posuen o tesouro da fe,
quedan removidas ante estas
manifestacions do verdadeiro amor
cristidn e humano, e acaban por
descubrir o rostro de Xesus nos
enfermos ou nas persoas que por
eles se gastan!



Que gozo causanos tamén a
proximidade das solemnidades de
san Xosé e da Anunciaciéon da nosa
Sefiora. Cobran unha significativa
relevancia neste ano mariano
dedicado & familia, pois colocan ante
0s nosos ollos o ambiente do fogar de
Nazaret. Ali fixose presente a gran
misericordia de Deus coa
humanidade, o amor da Trindade
mediante a encarnacion do Verbo no
seo purisimo de Maria. Ali pasou
Jesus longos anos, rodeado en todo
momento polo agarimo e o desvelo
da sua Nai e de san Xose. Ali
traballou con perfeccion humana e
sobrenatural o santo Patriarca. Son
excelentes motivos para confiarlles a
santidade dos fogares cristians e
impetrar a sua proteccion sobre
todas as familias da terra.

Nas suas recentes catequeses, o Papa
sublifiou o importantisimo papel da
nai e do pai no seo da familia: as
nais -dicia nunha destas ocasions-



son o antidoto mais forte ante a
difusion do individualismo
egoista[7]. O mesmo cabe afirmar
dos pais, que xogan igualmente un
papel fundamental. Cada familia
precisa a presenza dun pai, ainda
que desgraciadamente hoxe
chegouse a afirmar que a nosa
sociedade é unha "sociedade sen
pais" (...). Especialmente na
cultura occidental, a figura do pai
estaria simbolicamente ausente,
desviada, desvanecidal8]. Esta
actitude constitie un erro moi grave,
pois tanto o pai como a nai resultan
completamente imprescindibles para
0 desenvolvemento armonico dos
fillos en todas as suas facetas. E
intensa, Xenerosa, a nosa oracion por
esta célula vital -a familia- da Igrexa
e da sociedade civil? Rezamos para
que cada fogar sexa unha
prolongacion do que albergou ao
Fillo de Deus en Nazaret? Como
agradecemos a abnegacion xenerosa
e alegre de tantos pais e nais?



Acordamonos de rezar pola
felicidade dos esposos aos que Divos
non concede fillos, para que amen a
Vontade do Ceo, dando ademais
exemplo de servizo & humanidade
enteira?

En calquera caso, sexan moitos,
poucos ou ningun os fillos que Deus
conceda, é preciso que todos 0s
fogares cristidans promovan a alegria
de saberse igrexa doméstica. Por iso
recollo os seguintes ensinos de san
Josemaria, cando afirmaba que hai
que recibir os fillos sempre con
alegria e agradecemento, porque
son agasallo e bendicion de Deus e
unha proba da sua confianzal9]. E
engadia: non dubidedes de que a
diminucion dos fillos nas familias
cristias redundaria na diminucion
do numero de vocacions
sacerdotais, e de almas que se
queiran dedicar para sempre ao
servizo de Xesucristo. Eu vin
bastantes matrimonios que, non



dandolles Divos mais que un fillo,
tiveron a xenerosidade de
ofrecerllo a Deus. Pero non son
moitos os que o fan asi. Nas
familias numerosas é mais facil
comprender a grandeza da
vocacion divina e, entre os seus
fillos, hainos para todos os
estados e caminos[10].

Non sempre 0s esposos tefien
descendencia. Nestes casos, non han
de considerarse fracasados, porque
non o son. E outro modo -tamén
divino- que o Sefior ten de bendicir o
amor conxugal. As familias
numerosas -afirmaba o noso Pai-
causanme moita alegria. Pero
cando me atopo un matrimonio
sen fillos, porque Deus non llos
concedeu, énchome tamén de gozo:
non so poden santificar o mesmo o
seu fogar, senon que ademais
disporien de mais tempo para
dedicarse aos fillos dos outros, e
son xa moitos os que o fan cunha



abnegacion conmovedora. Teno o
orgullo de poder asegurar que
nunca apaguei un amor nobre da
terra; ao contrario, alenteino,
porque debe ser -cada dia mais- un
camirio divino[11]. Agradezamos a
Deus a fidelidade alegre destes
esposos.

Na festa de san Xosé, todas e todos
acudimos ao santo Patriarca
pedindolle que colme de fidelidade a
Deus toda a nosa existencia, dia a
dia, como cumpriu este home xusto,
respondendo a todas as peticions
divinas. E, antes de concluir, desexo
lembrar que o 28 de marzo
cumprense noventa anos da
ordenacion sacerdotal do noso Pai.
Invocadelle especialmente cunha
suplica piadosa e constante pola
Igrexa e o Papa; polas vocacions
sacerdotais e relixiosas; polas
vocacions -tamén divinas- a unha
entrega total no medio do mundo, no
celibato apostolico ou no



matrimonio; pola fidelidade de todos
0s cristians. Dirixide vosas pregarias,
con fe e confianza, & Virxe e a san
Xosé, para que saibamos camifiar de
modo contemplativo no medio do
mundo. E seguide encomendando
todas as mifias intencions.

Dame moita alegria dicirvos que,
antes de comezar o curso de retiro,
vou ir a rezar a Loreto, con todas e
con todos, e co noso Pai. Puiden
acompanalo en varias ocasions e
contemplar como sabia querer a
nosa Nai e deixar nas suas mans a
vida das suas fillas e dos seus fillos, a
sua: a Obra!, para servir mais e
mellor 4 santa Igrexa.

Con todo agarimo, bendivos
o voso Pai
+ Xavier

Roma, 1 de marzo de 2015.



[1] San Xoan Paulo II, Mensaxe para
a Coresma, 7-1-2001.

[2] Papa Francisco, Mensaxe para a
Coresma de 2015, 4-X-2014.

[3] Ibid.
[4] 1 Cor 12, 26.

[5] Papa Francisco, Mensaxe para a
Coresma de 2015, 4-X-2014.

[6] San Xosemaria, Notas dunha
reunion familiar, 19-I1I-1975 ("Polas
sendas da fe", ed. Cristiandade, 2013,
pp- 146-147).

[7] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 7-I-2015.

[8] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 28-1-2015.

[9] San Xosemaria, Carta 9-1-1959, n.
54,



[10] Ibid., n. 55.

[11] San Xosemaria, Notas dunha
reunion familiar, 10-IV-1969.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
gl-es/article/carta-do-prelado-marzo-
de-2015/ (19-01-2026)


https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-marzo-de-2015/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-marzo-de-2015/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-marzo-de-2015/

	Carta do Prelado (marzo de 2015)

