
opusdei.org

Carta do Prelado
(febreiro de 2015)

O Prelado convida a 'facer
familia' practicando a virtude
da Caridade. Comenta ademais,
o 85 aniversario desde que san
Xosemaría comprendeu que o
Opus Dei é para mulleres e
homes.

09-02-2015

Queridísimos: que Xesús gárdeme ás
miñas fillas e aos meus fillos!

Paso a paso percorremos estes meses
tan ricos en aniversarios



significativos -cabería dicir tamén: 
redondos- da nosa Obra, polos que
damos grazas a deus, e que nos
axudan a pensar que todas e todos
somos Igrexa, somos Opus Dei.

Dentro de poucos días cumpriranse
85 anos do momento no que O noso
Señor fixo comprender a san
Xosemaría que o Opus Dei era tamén
para as mulleres, o mesmo que para
os homes. Non pensaba eu que no
Opus Dei houbese mulleres,
escribiu o noso Fundador nunha
carta dirixida especialmente ás súas
fillas. Pero, aquel 14 de febreiro de
1930, o Señor fixo que sentise o que
experimenta un pai que non
espera xa outro fillo, cando Deus
mándallo. E, desde entón,
paréceme que estou obrigado a
tervos máis afecto: véxovos como
unha nai ve ao fillo pequeno[1]. E
podo engadir que cada xornada saía
da súa alma un profundo
agradecemento ás súas fillas.



Cantas grazas deu o noso Pai a Deus
por esta luz divina, insisto, que se
acendeu coa presenza das mulleres
no Opus Dei! Como explicou noutros
momentos, a Obra
verdadeiramente, sen esa vontade
expresa do Señor (...), quedase
manca[2].

Na súa carta apostólica sobre a
dignidade e misión da muller, san
Xoán Paulo II detíñase a considerar o
momento sublime da Anunciación.
«Ao chegar a plenitude dos tempos -
explica- enviou Deus ao seu Fillo,
nacido de muller. Con estas palabras
da Carta aos Gálatas (4, 4) o apóstolo
Pablo relaciona entre si os momentos
principais que determinan de modo
esencial o cumprimento do misterio
"preestablecido en Deus" (cfr. Ef 1, 9).
O Fillo, Verbo consubstancial ao Pai,
nace como home dunha muller
cando chega "a plenitude dos
tempos". Este acontecemento lévanos
ao punto crave na historia da



humanidade na terra, entendida
como historia da salvación. É
significativo que o Apóstolo non
chama á Nai de Cristo co nome
propio de "María", senón que a
chama "muller", o cal establece unha
concordancia coas palabras do
Protoevangelio no Libro da Xénese
(cfr. 3, 15). Precisamente aquela
"muller" está presente no
acontecemento salvífico central, que
decide a "plenitude dos tempos", e
que se realiza nela e por medio dela
(...). Desta maneira "a plenitude dos
tempos" manifesta a dignidade
extraordinaria da "muller"»[3].

Fillas miñas, non son amabilidades
estas reflexións, senón unha fonda
invitación a considerar a vosa
importancia na Igrexa, ao mesmo
tempo que un estímulo para que
coidedes a vosa fidelidade cotiá.

San Xosemaría tiña moi presente
esta realidade. Nunha carta de 1965,



sinalábanos: dalgunha maneira,
podemos dicir que na Virxe
Santísima realízase, en grao
eminente, a función asignada por
Deus á muller na historia da
Salvación: a súa achega específica
á corredención. E engadía,
dirixíndose ás súas fillas no Opus Dei
e, en xeral, ás mulleres cristiás: na
nosa Señora tedes o modelo e o
auxilio para a elevación ao plano
da graza dos vosos talentos e
quefaceres naturais, convertendo
a vosa función propia, na familia e
na sociedade, en instrumento
divino de santificación, nunha
misión peculiar no seo da Igrexa:
participando, na medida da vosa
correspondencia persoal á graza,
da excelencia e da prioridade con
que Deus adornou á súa Nai[4].

O carácter de familia cristiá unida
por vínculos sobrenaturais -que nos
afecta a cada unha e a cada un-
queda resaltado na Obra polo



insubstituíble papel das miñas fillas.
Foi vontade expresa do Señor que na
Prelatura do Opus Dei camiñemos
mulleres e homes, cunha completa
separación no que se refire aos
medios de formación e aos
apostolados, pero cunha plena
unidade -espiritual, moral e xurídica-
con fundamento visible no Prelado,
Pai desta familia espiritual. Ao
formar un só fogar -explicaba san
Xosemaría-, hai na Obra un só
puchero,do que cada un toma
segundo a súa necesidade[5]. Por
iso, aínda que nestas liñas trate
especialmente do papel da muller na
Igrexa e na sociedade, esas
consideracións valen tamén para os
homes, cambiando o que sexa
necesario.

Todos fomos chamados a buscar a
plenitude da vida cristiá, segundo as
circunstancias nas que Deus se dirixe
a cada un. No celibato apostólico ou
no matrimonio, a resposta a Deus ha



de ser sempre total. Neste ano
mariano da Obra, convideivos a
recorrer á Sacra Familia de Nazaret,
rezando especialmente polas familias
do mundo enteiro. A familia de
Nazaret -dicía o Papa nunha das
catequeses que está a dedicar a este
tema- comprométenos a
redescubrir a vocación e a misión
da familia, de toda familia. E, como
ocorreu naquel trinta anos de
Nazaret, así nos pode suceder
tamén a nós: facer que o amor sexa
normal e non o odio, facer que a
axuda mutua sexa algo común,
non a indiferenza ou a
inimizade[6].

Deus quere que en toda familia -sexa
de orixe natural ou sobrenatural-
reine sempre a xenerosidade, que é
fonte de harmonía e de paz. Deste
xeito, recreando día a día o ambiente
de Nazaret en cada fogar, cada vez
que hai unha familia que custodia
este misterio, aínda que estea na



periferia do mundo, o misterio do
Fillo de Deus, o misterio de Jesús
que vén salvarnos, está a actuar. E
vén para salvar ao mundo. Esta é a
gran misión da familia: facer sitio
a Xesús que vén, recibir a Xesús na
familia, na persoa dos fillos, do
marido, da muller, dos avós,
porque Xesús está alí. Acollelo alí,
para que creza espiritualmente
nesa familia[7]. E, analogamente, na
gran familia da Igrexa.

A familia baseada en vínculos
naturais ten como fundamento o
matrimonio, situación estable e
definitiva entre un home e unha
muller para cumprir o mandato de
Deus na creación[8]. Para os
bautizados, como sabemos ben, o
matrimonio é ademais un
sacramento: canle polo que chega
aos cónxuxes a graza específica do
seu estado, imaxe da unión de Cristo
coa Igrexa[9]. Por isto penso
sempre -escribe o noso Pai- con



esperanza e con agarimo nos
fogares cristiáns, en todas as
familias que brotaron do
sacramento do matrimonio, que
son testemuños luminosos dese
gran misterio divino -
sacramentum magnum!(Ef5, 32),
sacramento grande- da unión e do
amor entre Cristo e a súa Igrexa.
Debemos traballar para que esas
células cristiás da sociedade
nazan e desenvólvanse con afán
de santidade, coa conciencia de
que o sacramento inicial -o
bautismo- xa confire a todos os
cristiáns unha misión divina, que
cada un debe cumprir no seu
propio camiño[10].

San Xosemaría daba aos esposos uns
consellos nados da súa experiencia e
do seu ministerio sacerdotal. Nunha
ocasión, respondendo a unha
pregunta que lle fixeron en Buenos
Aires, exhortaba: Querédevos de
verdade! (...). Desde logo, diante



dos fillos, non rifedes xamais; que
os nenos se fixan en todo, e
forman enseguida o seu xuízo.
Non saben que san Pablo escribiu:
qui iúdicat Dóminus est(1 Cor4, 4),
que é o Señor o que xulga. Eríxense
en señores, aínda que teñan tres
ou catro anos, e pensan: mamá é
mala, ou papá é malo: é unha lea
tremenda, pobres criaturas! Non
provoquedes esa traxedia nos
corazóns dos vosos fillos.
Esperade, tede paciencia; e xa
rifaredes!, cando o mozo estea
durmido. Pero pouquiño, sabendo
que non tedes razón[11].

Todos podemos facer nosos estes
consellos, que axudan a salvagardar
a convivencia fraterna coas demais
persoas. Hai que meterse o
carácter no peto -dicía con bo
humor o noso Pai- e, por amor de
Xesucristo, sorrir e facer
agradable a vida aos que temos
xunto a nós[12]. Non supón algo



estraño -somos seres humanos, non
espíritos puros- que, nalgún
momento, escápese unha reacción
desabrida ou de mal xenio, froito da
soberbia persoal, capaz de enturbar
a convivencia entre as persoas. Pero
contamos co remedio ao alcance da
man: saber pedir perdón, mostrar
dun modo ou outro que nos doe
causar un desgusto a alguén. E se
algunha vez pensamos que nos
ofenderon, rexeitemos
terminantemente do corazón -coa
axuda do Señor- calquera
resentimento: evitemos incubar
xermes nocivos que poderían agrear
as relacións cos demais.

O Señor é moi claro neste punto,
como recolle o Evanxeo. Ouvistes que
se dixo aos antigos: "non matarás", e
o que mate será reo de xuízo. Pero Eu
dígovos: todo o que se encha de ira
contra o seu irmán será reo de xuízo;
e o que insulte ao seu irmán será reo
ante o Sanedrín; e o que lle maldiga



será reo do lume do inferno. Por
tanto, se ao levar a túa ofrenda ao
altar lembras que o teu irmán ten algo
contra ti, deixa alí a túa ofrenda
diante do altar, vaiche primeiro a
reconciliarche co teu irmán, e volve
despois para presentar a túa
ofrenda[13].

A virtude teologal da caridade -que
inclúe ao mesmo tempo o agarimo
humano- impulsaranos a tratar de
pensar sempre nos demais, e non en
nós mesmos. San Xosemaría, de
modo gráfico, expresaba así o ideal
dun fillo de Deus: facerse alfombra
onde os demais pisen brando. E
inmediatamente engadía:non
pretendo dicir unha frase bonita:
ha de ser unha realidade! -É
difícil, como é difícil a santidade;
pero é fácil, porque -insisto- a
santidade é alcanzable a
todos[14].



O aniversario do 14 de febreiro de
1930 fainos presente a contribución
esencial que as mulleres están
chamadas a prestar ao ambiente de
familia no propio fogar, nos lugares
onde traballan, nas asociacións
profesionais e sociais nas que toman
parte. Quizá non vos dais conta, fillas
miñas; pero o voso modo de
presentarvos na sociedade -o porte
honesto e elegante, as boas maneiras
no trato cos demais, o voso sorriso-,
así como a limpeza e coidado da casa,
contribúe admirablemente a mostrar
a outros a marabilla de considerarse
fillos de Deus.

«Mirade como se aman»![16],
comentaban os pagáns ao ver o
agarimo con que se trataban entre si
os primeiros cristiáns. Tamén agora
ha de notarse que nos queremos e
que amamos a todas as persoas coas
que coincidimos. Fomentemos os
desexos de servir, de gastarnos
gustosamente polos demais.



Coidemos máis, neste ano mariano
dedicado á familia, os detalles da
convivencia amable e positiva coas
demais persoas, en todos os
ambientes, comezando polo propio
fogar. É moi importante que cada
unha e cada un busque facer familia
na súa contorna. Se tratamos a María
e a Xosé, aprenderemos tantos
detalles para mellorar as boas
disposicións que o Señor puxo nas
nosas almas.

O outro aniversario que celebramos
na mesma data -o da fundación da
Sociedade Sacerdotal da Santa Cruz-
fálanos tamén dese desvivirse con
alegría por facer pacífica e gozosa a
vida aos outros. No Opus Dei, como
incansablemente ensinou san
Xosemaría, todos somos iguais. Só
hai unha diferenza práctica: os
sacerdotes teñen máis obrigación
que os demais de pór o seu corazón
no chan como unha alfombra, para
que os seus irmáns pisen



brando(...). Han de ser firmes,
apracibles, cariñosos, alegres;
servidores especiais -sempre con
acougo e alegría- dos fillos de Deus
na súa Obra[17], e de todas as
almas. Son, en calquera situación e
circunstancia en que se atopen,
instrumentos de unidade.

Deixo de lado a referencia a outras
celebracións litúrxicas e familiares
que caen neste mes: o comezo da
Coresma, o aniversario da locución
divina -obras son amores e non boas
razóns- que o noso Pai escoitou no
fondo da súa alma o 16 de febreiro
de 1932[18], o aniversario do 
decrétum láudis á Obra por parte da
Santa Sé en 1947... Cada unha, cada
un, podemos sacar consecuencias
persoais nos nosos intres de oración.
Moitos detalles podería engadirvos
de como san Xosemaría coidaba o
fogar do Opus Dei: citarei só un.



Cando se trasladaron as súas fillas ao
Xapón, para comezar o labor
apostólica entre as mulleres, mentres
navegaban cara a aquel arquipélago
acompañábaas coa súa oración e o
seu pensamento en todos os
instantes. E nas súas cartas aos
Vigairos, ao comezar o labor nos
diferentes países, queda constancia
do seu interese en preparar a
chegada das mulleres da Obra:
ocúpache de abrir o camiño -dicíalles
a cada un- para que pronto poidan
comezar as túas irmás: e así o Opus
Dei estará completo tamén nese
lugar.

Non sei precisar o motivo polo que
me levou o noso Pai, nun momento
no que non había ninguén, á nova
zona construída da Administración,
que foi a primeira destes edificios de
Villa Tevere. Saquei a impresión de
que desexaba mostrarnos que, para
que todo funcione, o primeiro nos
Centros -despois do Sagrario- son



sempre as súas fillas. Era evidente o
contraste entre o seu interese por
que a Administración estivese
perfectamente acabada, en
comparación coa parte da residencia
ocupada por el mesmo e polos seus
fillos.

Ao encomendar a persoa e intencións
do Santo Pai, teñamos presente o
consistorio e o nomeamento de
novos cardeais que o Papa Francisco
anunciou para este mes. Nesa
oración, pedide por todos os
colaboradores do Romano Pontífice,
ben unidos ás miñas intencións.

Con todo agarimo, bendívos

o voso Pai

+ Xavier

Roma, 1 de febreiro de 2015.



[1] San Xosemaría,Carta 29-VII-1965,
n. 2.

[2] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, ano 1955.

[3] San Xoán Paulo II, Litt. apost. 
Mulieris dignitatem, 15-VIII-1988, nn.
3-4.

[4] San Xosemaría, Carta 29-VII-1965,
n. 3.

[5] Ibid., n. 2.

[6] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 17-XII-2014.

[7] Ibid.

[8] Cfr. Gn 1, 26-28.

[9] Cfr. Ef 5, 31-32.

[10] San Xosemaría, Conversacións,
n. 91.



[11] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 23-VIN-1974.

[12] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 4-VIN-1974.

[13] Mt 5, 21-24.

[14] San Xosemaría, Forxa, n. 562.

[15] 2 Cor 2, 15.

[16] Tertuliano, Apologético 39, 7
(CCL 1, 151).

[17] San Xosemaría, Carta 8-
VIII-1956, n. 7.

[18] Cfr. San Xosemaría, Camiño, n.
933.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
gl-es/article/carta-do-prelado-febreiro-

de-2015/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-febreiro-de-2015/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-febreiro-de-2015/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-febreiro-de-2015/

	Carta do Prelado (febreiro de 2015)

