
opusdei.org

Carta do Prelado
(febreiro 2012)

O froito maduro da caridade é a
unidade. Tan desexada na
Igrexa, o Prelado propón
diversas maneiras para vivila
no día a día.

13-02-2012

Queridísimos: ¡que Xesús gárdeme ás
miñas fillas e aos meus fillos!

Teño a alegría de comunicarvos que
o Santo Pai recibiume en audiencia
hai dous días, o 30 de xaneiro. Como
noutras ocasións, acudín a ese



encontro acompañado da vosa
oración. Ao expresarlle os desexos de
fidelidade a Deus como cristiáns, dos
fieis e Cooperadores da Prelatura,
asegureille unha vez máis a
constante oración de todas e de todos
pola súa Persoa e as súas intencións.
O Papa, como sempre, mostrouse moi
afectuoso: agradeceu o servizo que a
Obra presta á Igrexa e encargoume
que transmitise a súa bendición aos
fieis e aos labores apostólicas no
mundo enteiro.

Secundemos sempre os ensinos do
seu maxisterio, co afán de ofrecer a
nosa axuda total á Santa Nai Igrexa.
Vivamos a diario a realidade do 
Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam : querede moito ao Romano
Pontífice, e secundemos a
preparación para o Ano da fe que
proclamará dentro dalgúns meses,
para crecer nesta virtude e
chegarnos a moitas xentes.



A semana anterior, coa festa da
conversión de san Pablo, finalizou o
octavario pola unidade dos cristiáns.
Demos grazas a deus polos progresos
que aos poucos, baixo a guía do
Espírito Santo, están a cumprirse
nesa dirección, e pidamos ao
Paráclito que a súa graza se
manifeste cada vez con maior
eficacia: que mova os corazóns dos
que se honran co nome de cristiáns a
fin de que se cumpra o anhelo de
Xesús na Última Cea: ut omnes unum
sint, sicut o teu, Pater, in me et ego in
che! [1] : que todos sexan un, como
Ti, Pai, en min e Eu en ti.

Na Obra rezamos cada día esta
oración pro unitate apostolatus : así o
dispuxo san Xosemaría nos comezos
mesmos do Opus Dei. E, ao longo dos
anos, insistiunos na importancia
desta pregaria, instándonos a rezala
porque a vivamos . O noso Pai
desexaba ardentemente que a
súplica pola unidade de todos os que



cren en Cristo -máis aínda, de todos
os homes- fóra apoiada polo empeño
de facela realidade, ante todo, na
propia vida.

Os nosos irmáns na fe, os primeiros
cristiáns, deixáronnos un ensino
claro: perseveraban asiduamente na
doutrina dos Apóstolos e na
comunión, na fracción do pan e nas
oracións [2] . Moitas veces
detivémonos neste resumo da
historia da Igrexa primitiva: un texto
ao que recorría frecuentemente o
noso Pai, até o punto de que o quixo
gravar no friso dun dos primeiros
oratorios da Obra; e do mesmo xeito
procedeu no do Pensionato, en Roma,
cando dispuxo que se pintasen esas
palabras na parede. Afirmaba
sempre que o espírito do Opus Dei é
espírito de primitiva cristiandade
[3] ; e impulsábanos a que, en todo
momento, tratásemos de
comportarnos coa coherencia de



conduta de quen abriron o camiño
da Igrexa.

O Papa Bieito XVI, ao comentar as
características que definen á
primeira comunidade cristiá de
Xerusalén, como lugar de unidade
e de amor [4] , puxo en resalte que
san Lucas non se limita a describir
unha situación xa pasada, senón que 
ofrécenos isto como modelo, como
norma da Igrexa presente, porque
estas catro características deben
constituír sempre a vida da Igrexa
[5] . Efectivamente, a fidelidade á
doutrina dos Apóstolos; a unión de
almas e de corazóns; a celebración da
Sacra Eucaristía e a asiduidade na
oración constitúen os alicerces da
auténtica vida cristiá, necesarios
para que a Igrexa cumpra
plenamente a súa misión no mundo.

Neste contexto da pregaria pola
unidade, desexo referirme
concretamente á caridade que unía a



aquelas mulleres e a aqueles homes.
Como refire tamén san Lucas, a
multitude dos crentes tiña un só
corazón e unha soa alma [6] .

A unión dos cristiáns é don do
Espírito Santo, que habemos de
implorar cunha oración asidua. Pero
esa pregaria ha de estar sazonada
pola caridade. Convenzámonos,
como afirma o Santo Pai, de que a
nosa procura de unidade pódese
realizar de maneira realista se o
cambio dáse ante todo en nós
mesmos e se deixamos que Deus
actúe, se nos deixamos
transformar a imaxe de Cristo, se
entramos na vida nova en Cristo,
que é a verdadeira vitoria. A
unidade visible de todos os
cristiáns sempre é unha obra que
vén do alto, de Deus, unha obra
que require a humildade de
recoñecer a nosa debilidade e de
acoller o don (...). A unidade que
vén de Deus esixe, por tanto, o



noso compromiso diario de
abrirnos os uns aos outros na
caridade [7] .

Predicou san Agustín que «a soberbia
procrea división, mentres que a
caridade é nai da unidade» [8] .
Habemos de ter conciencia de que
cada un leva dentro de si o risco da
disolución, porque todos arrastramos
a tendencia a encumbrar o propio
eu, que se alza como o maior inimigo
da unidade. Non sería, por tanto,
instrumento bo quen pensase
egoístamente en si mesmo, quen se
deixase dominar polo orgullo, quen
non tentase desterrar as propias
persoais miserias. Pola contra, a 
caridade sincera , sen finxemento,
como recomenda san Pablo [9] ,
estreita o lazo que mantén e asegura
a fraternidade de persoas moi
distintas entre si, sen menoscabar a
lexítima diversidade de ideas e
actuacións temporais. Por iso, o rogo
sincero pola unidade dos cristiáns ha



de ir acompañado polo exercicio
concreto da humildade e da
caridade. Lograr esta unidade e
facer que permaneza -explicaba o
noso Fundador- é tarefa difícil, que
se alimenta de actos de
humildade, de renuncias, de
silencios, de saber escoitar e
comprender, de saber nobremente
interesarse polo ben do próximo,
de saber desculpar sempre que
faga falta: de saber amar
verdadeiramente, con obras [10] .

Nun cristián, o trato con todos os que
atopa no seu camiño non se reduce
nunca a mera cortesía ou a boa
educación, senón que expresa a
manifestación do Amor, con
maiúscula, que Divos mesmo
derrama nos nosos corazóns. Por iso,
a caridade, o agarimo, non queda
soamente nuns sentimentos, aínda
que estes interveñan con forza nas
nosas actuacións, pois non somos só
espírito, senón homes ou mulleres de



carne e óso. Con todo, todos
necesitamos purificar os
sentimentos; doutro xeito, o que
quizá comezou como un amor
altruísta corre o risco de converterse
en froito do egoísmo, en procura da
propia excelencia, en satisfacción
desorbitada do propio ego .

Na encíclica Deus caritas est, Bieito
XVI explica que os sentimentos van
e veñen. Poden ser unha
marabillosa chispa inicial, pero
non son a totalidade do amor [11] .
Débense purificar, lograr que
maduren mediante a abnegación; só
así o sentimento convértese en
amor no pleno sentido da palabra
[12] .

Non hai máis modelo que Xesucristo.
Por iso, a caridade cristiá consiste en
amar como El amounos: até a
entrega completa da súa ser ao Pai,
por amor e para a nosa salvación.
Legóunolo como testamento na



Última Cea: un mandamento novo
douvos: que vos amedes uns a outros.
Como Eu ameivos, amádevos tamén
uns a outros. Nisto coñecerán todos
que sodes os meus discípulos, se vos
tedes amor uns a outros [13] .
Naquelas primitivas comunidades
cristiás deuse corpo a este
mandamento novo, até o punto de
que os pagáns comentaban
asombrados: «¡Mirade como se
aman!» [14] .

A verdadeira caridade cristiá,
participación da que sobordaba do
corazón do Verbo encarnado, vai
empapada polo sacrificio; non busca
a afirmación persoal, senón o ben
dos outros; e configúrase como unha
tarefa que nunca cabe considerar
concluída: necesitamos aprender a
querer, fixándonos no exemplo do
noso Señor, da Santísima Virxe e dos
santos que máis amaron a Deus e ao
próximo. Sintamos a
responsabilidade de comezar e



recomenzar en cada xornada, moitas
veces ao día, con detalles pequenos
de servizo e de entrega aos demais -
ás veces en cousas de máis
importancia- que os outros quizá non
descobren, pero que non pasan
inadvertidos á mirada do noso Pai
Deus. Lembremos a insistencia con
que o noso Pai dirixíanos aquelas
palabras do profeta: discite
benefacere [15] , aprendede a facer o
ben, aprendamos a acabar ben o que
nos ocupe.

E ao conducirnos deste xeito, vese
que é posible o amor ao próximo
no sentido enunciado pola Biblia,
por Xesús. Consiste xustamente en
que, en Deus e con Deus, amo
tamén á persoa que non me agrada
ou nin sequera coñezo. Isto só pode
levar a cabo a partir do encontro
íntimo con Deus, un encontro que
se converteu en comuñón de
vontade, chegando a implicar o
sentimento. Entón aprendo a



mirar a esa outra persoa, non xa só
cos meus ollos e sentimentos,
senón desde a perspectiva de
Xesucristo [16] .

Este modo de comportarse require
certamente -non me importa
repetilo- que nos esforcemos por
deixar de lado noso eu,
esquecéndonos de nós mesmos.
Caridade e humildade van
estreitamente unidas; e o seu froito
maduro é a unidade. Cando
sinceramente considerámonos
nada; cando comprendemos que,
sen o auxilio divino, a máis débil e
fraca das criaturas sería mellor
que nós; cando nos vemos capaces
de todos os erros e de todos os
horrores; cando nos sabemos
pecadores aínda que pelexemos
con empeño para apartarnos de
tantas infidelidades, ¿como imos
pensar mal dos demais?, ¿como se
poderá alimentar no corazón o
fanatismo, a intolerancia, a



altanería? A humildade lévanos
como da man a esa forma de
tratar ao próximo, que é a mellor:
a de comprender a todos, convivir
con todos, desculpar a todos; non
crear divisións nin barreiras;
comportarse ¡sempre!- como
instrumentos de unidade [17] .

A caridade, como toda virtude, ha de
exercitarse con orde. Por iso, sen
discriminar a ninguén, dirixirase en
primeiro lugar a quen temos ao
redor: a propia familia, os amigos, os
compañeiros de profesión, os veciños
e coñecidos... Desta maneira,
contribuímos a que se volva máis
sólida a unidade da Igrexa e
colaboramos -apoiados na oración- a
que se produza a ansiada unión de
todos os cristiáns. ¿Como tratamos ás
persoas que Deus puxo ao noso
carón? ¿Que detalles concretos,
cotiáns, de servizo alegre, referimos
a cada un? ¿Empeñámonos para que
no fogar, no ambiente de traballo, no



círculo de amizades que
frecuentamos, maniféstese o bo olor
de Cristo [18] da sincera amizade,
dun agarimo humano empapado de
amor a Deus?

O principal apostolado que os
cristiáns habemos de realizar no
mundo -escribiu san Xosemaría - , a
mellor testemuña de fe, é
contribuír a que dentro da Igrexa
respírese o clima da auténtica
caridade. Cando non nos amamos
de verdade, cando hai ataques,
calumnias e rifas, ¿quen sentirá
atraído polos que sosteñen que
predican a Boa Nova do Evanxeo?
[19] .

O Señor pide que realicemos unha
sementa de comprensión e desculpa
nos distintos ambientes da
sociedade. A isto chama a cada
cristián, iso espera dos homes. É
posible esta sementa se nos move a
caridade de Cristo, que sabe volver



compatibles as diferenzas de
carácter, de educación, de cultura, na
unidade do Corpo místico, sen que
nada a rompa. O Apóstolo non
rexeita a diversidade: cada un ten
de Deus o seu propio don, quen
dunha maneira, quen doutra (cfr.
1 Cor 7, 7). Pero esas diferenzas
han de estar ao servizo do ben da
Igrexa. Eu síntome movido agora a
pedir ao Señor -escribe san
Xosemaría- (...) que non permita
que na súa Igrexa a falta de amor
encizañe ás almas. A caridade é o
sal do apostolado dos cristiáns; se
perde o sabor, ¿como poderemos
presentarnos ante o mundo e
explicar, coa cabeza alta, aquí
está Cristo ? [20] .

Dentro de dúas semanas, o 14 de
febreiro, conmemoraremos na Obra
o aniversario da extensión do labor
apostólica ás mulleres, en 1930, e da
fundación da Sociedade Sacerdotal
da Santa Cruz, en 1943. O noso Pai



considerou que esa coincidencia de
datas, en anos distintos, era unha
manifestación da Providencia divina,
que desexaba subliñar con forza a
unidade do Opus Dei. Agradezamos
este don divino, que cada unha e
cada un de nós debe fomentar e
defender, ante todo, en nosa propia
vida, e tamén ao noso ao redor.

Recemos por todos os Pastores da
Igrexa, para que todos, con Pedro,
Cabeza visible do Corpo místico,
vaiamos a Xesús por María. Non
cesemos de clamar ao Espírito Santo
pola incorporación plena dos
cristiáns e da humanidade enteira na
unidade da Igrexa católica, de modo
que se cumpran as palabras do noso
Señor: teño outras ovellas que non
son deste curro, a esas tamén é
necesario que as traia, e ouvirán a
miña voz e formarán un só rabaño,
cun só pastor [21] .



Non quero terminar sen un recordo
explícito do queridísimo don Álvaro,
que o día 19 celebraba o seu santo.
Da súa resposta a Deus podemos
aprender, entre tantas cousas, a
coidar con esmero esta familia
sobrenatural á que o Señor nos
chamou -a Igrexa, a Obra-,
gastándonos gustosamente neste
empeño, como o primeiro sucesor de
san Xosemaría á fronte do Opus Dei.

Como sempre, acompañádeme nas
miñas intencións; concretamente, de
maneira especial, rezade polos fillos
meus, Agregados da Prelatura, que
ordenarei de diáconos o próximo día
18.

Con todo agarimo, bendícevos

o voso Pai

+ Javier

Roma, 1 de febreiro de 2012.



[1] Jn 17, 21.

[2] Hch 2, 42.

[3] San Xosemaría, Notas da
predicación, 23-IV-1963.

[4] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 19-I-2011.

[5] Ibid .

[6] Hch 4, 32.

[7] Bieito XVI, Alocución no Ángelus,
22-I-2012.

[8] San Agustín, Sermón 46, 18 (PL 38,
280).

[9] Cfr. 2 Cor 6, 6.

[10] San Xosemaría, Notas da
predicación, ano 1972.

[11] Bieito XVI, Carta encíclica Deus
caritas est, 25-XII-2005, n. 17.

[12] Ibid .



[13] Jn 13, 34-35.

[14] Tertuliano, Apologético 39, 7
(CCL 1, 151).

[15] Is 1, 17.

[16] Bieito XVI, Carta encíclica Deus
caritas est, 25-XII-2005, n. 18.

[17] San Xosemaría, Amigos de Deus,
n. 233.

[18] 2 Cor 2, 15.

[19] San Xosemaría, Amigos de Deus ,
n. 226.

[20] Ibid ., n. 234.

[21] Jn 10, 16.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/carta-do-prelado-
febreiro-2012/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-febreiro-2012/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-febreiro-2012/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-febreiro-2012/

	Carta do Prelado (febreiro 2012)

