opusdei.org

Carta do Prelado
(febreiro 2012)

O froito maduro da caridade é a
unidade. Tan desexada na
Igrexa, o Prelado propon
diversas maneiras para vivila
no dia a dia.

13-02-2012

Queridisimos: jque Xesus gardeme as
mifas fillas e aos meus fillos!

Tefio a alegria de comunicarvos que
o Santo Pai recibiume en audiencia
hai dous dias, o 30 de xaneiro. Como
noutras ocasions, acudin a ese



encontro acompafado da vosa
oracion. Ao expresarlle os desexos de
fidelidade a Deus como cristians, dos
fieis e Cooperadores da Prelatura,
asegureille unha vez mais a
constante oracion de todas e de todos
pola sua Persoa e as suas intencions.
O Papa, como sempre, mostrouse moi
afectuoso: agradeceu o servizo que a
Obra presta 4 Igrexa e encargoume
que transmitise a sua bendicion aos
fieis e aos labores apostdlicas no
mundo enteiro.

Secundemos sempre os ensinos do
seu maxisterio, co afan de ofrecer a
nosa axuda total & Santa Nai Igrexa.
Vivamos a diario a realidade do
Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam : querede moito ao Romano
Pontifice, e secundemos a
preparacion para o Ano da fe que
proclamara dentro dalguns meses,
para crecer nesta virtude e
chegarnos a moitas xentes.



A semana anterior, coa festa da
conversion de san Pablo, finalizou o
octavario pola unidade dos cristians.
Demos grazas a deus polos progresos
que aos poucos, baixo a guia do
Espirito Santo, estdn a cumprirse
nesa direccion, e pidamos ao
Paraclito que a sua graza se
manifeste cada vez con maior
eficacia: que mova os corazons dos
que se honran co nome de cristians a
fin de que se cumpra o anhelo de
Xesus na Ultima Cea: ut omnes unum
sint, sicut o teu, Pater, in me et ego in
che! [1] : que todos sexan un, como
Ti, Pai, en min e Eu en ti.

Na Obra rezamos cada dia esta
oracion pro unitate apostolatus : asi o
dispuxo san Xosemaria nos comezos
mesmos do Opus Dei. E, ao longo dos
anos, insistiunos na importancia
desta pregaria, instdndonos a rezala
porque a vivamos . O noso Pai
desexaba ardentemente que a
suplica pola unidade de todos os que



cren en Cristo -mais ainda, de todos
0s homes- fora apoiada polo empefio
de facela realidade, ante todo, na
propia vida.

Os nosos irmans na fe, os primeiros
cristidns, deixdronnos un ensino
claro: perseveraban asiduamente na
doutrina dos Apostolos e na
comunion, na fraccion do pan e nas
oracions [2] . Moitas veces
detivémonos neste resumo da
historia da Igrexa primitiva: un texto
ao que recorria frecuentemente o
noso Pai, até o punto de que o quixo
gravar no friso dun dos primeiros
oratorios da Obra; e do mesmo xeito
procedeu no do Pensionato, en Roma,
cando dispuxo que se pintasen esas
palabras na parede. Afirmaba
sempre que o espirito do Opus Dei é
espirito de primitiva cristiandade
[3] ; e impulsdbanos a que, en todo
momento, tratasemos de
comportarnos coa coherencia de



conduta de quen abriron o camifio
da Igrexa.

O Papa Bieito XVI, ao comentar as
caracteristicas que definen a
primeira comunidade cristia de
Xerusalén, como lugar de unidade
e de amor [4], puxo en resalte que
san Lucas non se limita a describir
unha situacion xa pasada, senon que
ofrécenos isto como modelo, como
norma da Igrexa presente, porque
estas catro caracteristicas deben
constituir sempre a vida da Igrexa
[5] . Efectivamente, a fidelidade a
doutrina dos Apostolos; a uniéon de
almas e de corazons; a celebracion da
Sacra Eucaristia e a asiduidade na
oracion constitien os alicerces da
auténtica vida cristia, necesarios
para que a Igrexa cumpra
plenamente a sua mision no mundo.

Neste contexto da pregaria pola
unidade, desexo referirme
concretamente a caridade que unia a



aquelas mulleres e a aqueles homes.
Como refire tamén san Lucas, a
multitude dos crentes tifila un so
corazon e unha soa alma [6] .

A union dos cristians é don do
Espirito Santo, que habemos de
implorar cunha oracién asidua. Pero
esa pregaria ha de estar sazonada
pola caridade. Convenzamonos,
como afirma o Santo Pai, de que a
nosa procura de unidade podese
realizar de maneira realista se o
cambio dase ante todo en nos
mesmos e se deixamos que Deus
actue, se nos deixamos
transformar a imaxe de Cristo, se
entramos na vida nova en Cristo,
que é a verdadeira vitoria. A
unidade visible de todos os
cristians sempre é unha obra que
vén do alto, de Deus, unha obra
que require a humildade de
reconecer a nosa debilidade e de
acoller o don (...). A unidade que
vén de Deus esixe, por tanto, o



noso compromiso diario de
abrirnos os uns aos outros na
caridade [7] .

Predicou san Agustin que «a soberbia
procrea division, mentres que a
caridade é nai da unidade» [8] .
Habemos de ter conciencia de que
cada un leva dentro de si o risco da
disolucidn, porque todos arrastramos
a tendencia a encumbrar o propio
eu, que se alza como o maior inimigo
da unidade. Non seria, por tanto,
instrumento bo quen pensase
egoistamente en si mesmo, quen se
deixase dominar polo orgullo, quen
non tentase desterrar as propias
persoais miserias. Pola contra, a
caridade sincera , sen finxemento,
como recomenda san Pablo [9],
estreita o lazo que mantén e asegura
a fraternidade de persoas moi
distintas entre si, sen menoscabar a
lexitima diversidade de ideas e
actuacions temporais. Por iso, 0 rogo
sincero pola unidade dos cristians ha



de ir acompafiado polo exercicio
concreto da humildade e da
caridade. Lograr esta unidade e
facer que permaneza -explicaba o
noso Fundador- é tarefa dificil, que
se alimenta de actos de
humildade, de renuncias, de
silencios, de saber escoitar e
comprender, de saber nobremente
interesarse polo ben do proximo,
de saber desculpar sempre que
faga falta: de saber amar
verdadeiramente, con obras [10] .

Nun cristian, o trato con todos os que
atopa no seu camifio non se reduce
nunca a mera cortesia ou a boa
educacion, sendn que expresa a
manifestacion do Amor, con
maiuscula, que Divos mesmo
derrama nos nosos corazons. Por iso,
a caridade, o agarimo, non queda
soamente nuns sentimentos, ainda
que estes intervefian con forza nas
nosas actuacions, pois non somos so
espirito, sendn homes ou mulleres de



carne e 0so. Con todo, todos
necesitamos purificar os
sentimentos; doutro xeito, o que
quizd comezou como un amor
altruista corre o risco de converterse
en froito do egoismo, en procura da
propia excelencia, en satisfaccion
desorbitada do propio ego .

Na enciclica Deus caritas est, Bieito
XVI explica que os sentimentos van
e veiien. Poden ser unha
marabillosa chispa inicial, pero
non son a totalidade do amor [11] .
Débense purificar, lograr que
maduren mediante a abnegacion; so
asi o sentimento convértese en
amor no pleno sentido da palabra
[12].

Non hai mais modelo que Xesucristo.
Por iso, a caridade cristia consiste en
amar como El amounos: até a
entrega completa da sua ser ao Pai,
por amor e para a nosa salvacion.
Legounolo como testamento na



Ultima Cea: un mandamento novo
douvos: que vos amedes uns a outros.
Como Eu ameivos, amddevos tamén
uns a outros. Nisto cofiecerdn todos
que sodes os meus discipulos, se vos
tedes amor uns a outros [13] .
Naquelas primitivas comunidades
cristias deuse corpo a este
mandamento novo, até o punto de
que os pagans comentaban
asombrados: «jMirade como se
aman!» [14] .

A verdadeira caridade cristia,
participacion da que sobordaba do
corazon do Verbo encarnado, vai
empapada polo sacrificio; non busca
a afirmacion persoal, senon o ben
dos outros; e configurase como unha
tarefa que nunca cabe considerar
concluida: necesitamos aprender a
querer, fixdndonos no exemplo do
noso Senor, da Santisima Virxe e dos
santos que mais amaron a Deus e ao
proximo. Sintamos a
responsabilidade de comezar e



recomenzar en cada xornada, moitas
veces ao dia, con detalles pequenos
de servizo e de entrega aos demais -
as veces en cousas de mais
importancia- que os outros quiza non
descobren, pero que non pasan
inadvertidos a mirada do noso Pai
Deus. Lembremos a insistencia con
que o noso Pai dirixianos aquelas
palabras do profeta: discite
benefacere [15] , aprendede a facer o
ben, aprendamos a acabar ben o que
nos ocupe.

E ao conducirnos deste xeito, vese
que € posible o amor ao proximo
no sentido enunciado pola Biblia,
por Xesus. Consiste xustamente en
que, en Deus e con Deus, amo
tamén a persoa que non me agrada
ou nin sequera coiiezo. Isto s6 pode
levar a cabo a partir do encontro
intimo con Deus, un encontro que
se converteu en comuiion de
vontade, chegando a implicar o
sentimento. Enton aprendo a



mirar a esa outra persoa, non xa so
cos meus ollos e sentimentos,
senon desde a perspectiva de
Xesucristo [16] .

Este modo de comportarse require
certamente -non me importa
repetilo- que nos esforcemos por
deixar de lado noso eu,
esquecéndonos de nds mesmos.
Caridade e humildade van
estreitamente unidas; e o seu froito
maduro € a unidade. Cando
sinceramente consideramonos
nada; cando comprendemos que,
sen o auxilio divino, a mais débil e
fraca das criaturas seria mellor
que nos; cando nos vemos capaces
de todos os erros e de todos os
horrores; cando nos sabemos
pecadores ainda que pelexemos
con empeno para apartarnos de
tantas infidelidades, ;como imos
pensar mal dos demais?, ;como se
podera alimentar no corazon o
fanatismo, a intolerancia, a



altaneria? A humildade lévanos
como da man a esa forma de
tratar ao proximo, que é a mellor:
a de comprender a todos, convivir
con todos, desculpar a todos; non
crear divisions nin barreiras;
comportarse jsempre!- como
instrumentos de unidade [17] .

A caridade, como toda virtude, ha de
exercitarse con orde. Por iso, sen
discriminar a ninguén, dirixirase en
primeiro lugar a quen temos ao
redor: a propia familia, os amigos, 0s
compafieiros de profesion, os vecifios
e cofecidos... Desta maneira,
contribuimos a que se volva mais
solida a unidade da Igrexa e
colaboramos -apoiados na oracion- a
que se produza a ansiada union de
todos os cristians. ;Como tratamos as
persoas que Deus puxo ao noso
caron? ¢;Que detalles concretos,
cotians, de servizo alegre, referimos
a cada un? ;Empefidmonos para que
no fogar, no ambiente de traballo, no



circulo de amizades que
frecuentamos, maniféstese o bo olor
de Cristo [18] da sincera amizade,
dun agarimo humano empapado de
amor a Deus?

O principal apostolado que os
cristians habemos de realizar no
mundo -escribiu san Xosemaria -, a
mellor testemuria de fe, é
contribuir a que dentro da Igrexa
respirese o clima da auténtica
caridade. Cando non nos amamos
de verdade, cando hai ataques,
calumnias e rifas, ;quen sentira
atraido polos que sosterien que
predican a Boa Nova do Evanxeo?
[19].

O Serior pide que realicemos unha
sementa de comprension e desculpa
nos distintos ambientes da
sociedade. A isto chama a cada
cristian, iso espera dos homes. E
posible esta sementa se nos move a
caridade de Cristo, que sabe volver



compatibles as diferenzas de
caracter, de educacién, de cultura, na
unidade do Corpo mistico, sen que
nada a rompa. O Apdstolo non
rexeita a diversidade: cada un ten
de Deus o seu propio don, quen
dunha maneira, quen doutra (cfr.
1 Cor 7, 7). Pero esas diferenzas
han de estar ao servizo do ben da
Igrexa. Eu sintome movido agora a
pedir ao Senor -escribe san
Xosemaria- (...) que non permita
que na sua Igrexa a falta de amor
encizarie as almas. A caridade é o
sal do apostolado dos cristians; se
perde o sabor, ;como poderemos
presentarnos ante o mundo e
explicar, coa cabeza alta, aqui
esta Cristo ? [20] .

Dentro de duas semanas, o 14 de
febreiro, conmemoraremos na Obra
0 aniversario da extensiéon do labor
apostolica as mulleres, en 1930, e da
fundacién da Sociedade Sacerdotal
da Santa Cruz, en 1943. O noso Pai



considerou que esa coincidencia de
datas, en anos distintos, era unha
manifestacion da Providencia divina,
que desexaba sublifiar con forza a
unidade do Opus Dei. Agradezamos
este don divino, que cada unha e
cada un de nds debe fomentar e
defender, ante todo, en nosa propia
vida, e tamén ao noso ao redor.

Recemos por todos os Pastores da
Igrexa, para que todos, con Pedro,
Cabeza visible do Corpo mistico,
vaiamos a Xesus por Maria. Non
cesemos de clamar ao Espirito Santo
pola incorporacion plena dos
cristians e da humanidade enteira na
unidade da Igrexa catdlica, de modo
que se cumpran as palabras do noso
Sefior: tefio outras ovellas que non
son deste curro, a esas tameén é
necesario que as traia, e ouvirdan a
mifia voz e formaran un so rabanio,
cun so pastor [21] .



Non quero terminar sen un recordo
explicito do queridisimo don Alvaro,
que o dia 19 celebraba o seu santo.
Da sua resposta a Deus podemos
aprender, entre tantas cousas, a
coidar con esmero esta familia
sobrenatural 4 que o Sefior nos
chamou -a Igrexa, a Obra-,
gastandonos gustosamente neste
empefio, como o primeiro sucesor de
san Xosemaria & fronte do Opus Dei.

Como sempre, acompafiddeme nas
mifnas intencions; concretamente, de
maneira especial, rezade polos fillos
meus, Agregados da Prelatura, que
ordenarei de diaconos o proximo dia
18.

Con todo agarimo, bendicevos
o voso Pai
+ Javier

Roma, 1 de febreiro de 2012.



[1]n 17, 21.
[2] Hch 2, 42.

[3] San Xosemaria, Notas da
predicacion, 23-IV-1963.

[4] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 19-I-2011.

[5] Ibid .
[6] Hch 4, 32.

[7] Bieito XVI, Alocucién no Angelus,
22-1-2012.

[8] San Agustin, Sermon 46, 18 (PL 38,
280).

[9] Cfr. 2 Cor 6, 6.

[10] San Xosemaria, Notas da
predicacion, ano 1972.

[11] Bieito XVI, Carta enciclica Deus
caritas est, 25-XII-2005, n. 17.

[12] Ibid .



[13] Jn 13, 34-35.

[14] Tertuliano, Apologético 39, 7
(CCL 1, 151).

[15]Is 1, 17.

[16] Bieito XVI, Carta enciclica Deus
caritas est, 25-XI1-2005, n. 18.

[17] San Xosemaria, Amigos de Deus,
n. 233.

[18] 2 Cor 2, 15.

[19] San Xosemaria, Amigos de Deus ,
n. 226.

[20] Ibid ., n. 234.

[21] Jn 10, 16.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
gl-es/article/carta-do-prelado-
febreiro-2012/ (19-01-2026)


https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-febreiro-2012/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-febreiro-2012/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-febreiro-2012/

	Carta do Prelado (febreiro 2012)

