opusdei.org

Carta do Prelado do

Opus Dei (marzo
2012)

Mons. Xavier Echevarria centra
a carta mensual en "unha das
tradicionais obras de
misericordia espiritual, que san
Xosemaria nos ensinou a
valorar e & que o Santo Pai
outorga un relevo especial: a
practica da correccion
fraterna".

08-03-2012



Queridisimos: jque Xesus gardeme as
mifas fillas e aos meus fillos!

Entramos na Coresma, tempo
liturxico co que conmemoramos 0S
corenta dias de oracion e xaxun de
Xesucristo no deserto, antes de
comezar o seu ministerio publico. E
asi como o Mestre empezou a sua
predicacion cunha chamada
apremiante a4 conversion "o tempo
cumpriuse e o Reino de Deus estd ao
chegar; convertédevos e crede no
Evanxeo [1], asi a Igrexa exhortanos
a aproveitar as grandes grazas deste
tempo litarxico forte , para dar un
paso decidido no noso achegamento
a Deus.

Sendo unha necesidade de cada
xornada, a chamada a conversion
resoa de modo mais apremiante nas
semanas que acabamos de comezar.
Na senda que conduce a vida eterna,
de modo case insensible podemos
desviarnos persoalmente algo do



rumbo. Por iso a Igrexa, Nai boa e
sabia, ponnos diante dos ollos a
necesidade de rectificar, servindose
tamén das oracions e lecturas da
Misa, ensinando a cada fiel a
converterse un dia e outro en puntos
concretos. Se os fillos de Deus
esforzamonos por sacar partido a
eses textos, levandoos 4 meditacion
persoal, nestes corenta dias que
nos conduciran a Pascua de
Resurreccion, podemos atopar
novo valor para aceptar con
paciencia e con fe todas as
situacions de dificultade, de
aflicion e de proba, conscientes de
que o Senor fara xurdir das tebras
o novo dia [2] .

A liturxia da Coresma ofrécenos
unha graza especial que nos empuxa
a mudanza do corazon, da que
naceran necesariamente as boas
obras. Releamos unha consideracion
do noso Pai: a conversion é cousa
dun instante; a santificacion é



tarefa para toda a vida. A semente
divina da caridade, que Deus puxo
nas nosas almas, aspira a crecer,
a manifestarse en obras, a dar
froitos que respondan en cada
momento ao que é agradable ao
Sefior. E indispensable por iso
estar dispostos a recomenzar, a
reencontrar "nas novas situacions
da nosa vida" a luz, o impulso da
primeira conversion. E esta é a
razon pola que temos que
prepararnos cun exame fondo,
pedindo axuda ao Sefior, para que
podamos coriecerlle mellor e
cofiezamonos mellor a nos
mesmos. Non hai outro camino, se
temos que converternos de novo
[3] . ¢Como comezamos desde 0
Mércores de Cinza? ;Que nos
propuxemos? ¢Vivimos cada xornada
coa alegria dunha penitencia que nos
achegue mais a Xesucristo?

Como lema da mensaxe deste ano, 0
Santo Pai toma un paragrafo da



epistola aos Hebreos e convidanos a
ponderalo: esteamos pendentes uns
doutros para estimularnos d caridade
e ds boas obras [4] . A continuacion
sinala que estas palabras se inscriben
nun contexto mais amplo: a
necesidade de acoller a Cristo
mediante a practica das virtudes
teologais. Tratase de achegarse ao
Seiior "con corazon sincero e cheo
de fe " (v. 22), de manternos firmes
"na esperanza que profesamos" (v.
23), cunha atencion constante para
realizar xunto cos irmans "a
caridade e as boas obras" (v. 24).
Asi mesmo, afirmase que para
soster esta conduta evangélica é
importante participar nos
encontros liturxicos e de oracion
da comunidade, mirando 4 meta
escatoldgica: a comuiion plena en
Deus (v. 25) [5] .

Como en anos anteriores, Bieito XVI
céntrase novamente nas obras de
caridade, que constitien -xunto coa



oracion e o xaxun- as tipicas
practicas penitenciais da Coresma.
Noutras ocasions, animeivos a
esmerarvos nos intres adicados a
oracion persoal, e asi a renovar o
espirito de penitencia, coidando con
mais empeifio as mortificacions que
dan sabor a existenza cristia, e
axudando ao proximo nas suas
necesidades corporais e espirituais.
Agora, ademais de exhortarvos a
vivir esas manifestacions do espirito
cristian, desexo centrarme nunha
das tradicionais obras de
misericordia espiritual, que san
Xosemaria ensinounos a valorar e a
que o Santo Pai outorga un relevo
especial: a practica da correccion
fraterna, que Xesucristo mesmo
recomendou aos seus discipulos: se o
teu irman peca (...), vaiche e corrixelle
a soas ti con el. Se escoitache,
ganarias ao teu irman [6] .

Esta manifestacion de caridade non
queda nun ensino illado. Xa no



Antigo Testamento recollese
repetidas veces e, por exemplo,
aconsellabase: reprende ao sabio, e
cobrarache amor; da consellos ao
sabio, e farase mdais sabio; ensina ao
xusto, e aumentard a sua formacion
[7] . E noutro lugar: quen garda a
instrucion camifia cara d vida; mais
quen abandona a correccion, anda
perdido [8] . No Novo Testamento,
seguindo a predicacion do Mestre,
concrétase ainda mais como ha de
ser esta urxencia de fina
fraternidade, que sostén aos demais
para camifiar derechamente cara a
Deus. San Pablo advirte que ha de
exercitarse con espirito de
mansedumbre [9] ; vendo na outra
persoa, non a un inimigo, sendn a un
irman [10] . Fai notar tamén a
Escritura que toda correccion, ao
momento, non parece agradable
senon penosa, pero logo produce
froito apracible de xustiza nos que
nela se exercitan [11] . E o apostolo
Santiago conclue: irmdns meus, se



algun de vos desviase da verdade e
outro lle converte, saiba que quen
converte a un pecador do seu extravio
salvard a sua alma da morte e cubrird
0S seus moitos pecados [12] . Non
cabe esquecer que san Xosemaria, ao
chegar a un Centro, despois de
preguntar se habia algun enfermo,
engadia: ¢cestades contentos?,
évivese a correccion fraterna?

Desgraciadamente, a pesar de tanta
insistencia por parte do Sefior,
servindose tamén dos Apostolos, de
moitos santos, do noso Pai, esta obra
de caridade espiritual € ignorada por
bastantes cristians. O Papa
laméntase deste feito. Desexo
lembrar -escribe- un aspecto da
vida cristia que ao meu parecer
caeu no esquecemento: a
correccion fraterna con vistas a
salvacion eterna. Hoxe somos
xeralmente moi sensibles ao
aspecto do coidado e a caridade en
relacion ao ben fisico e material



dos demais, pero esquecemos case
por completo a nosa
responsabilidade espiritual cos
irmans. Non era asi na Igrexa dos
primeiros tempos e nas
comunidades verdadeiramente
maduras na fe, nas que as persoas
non so se interesaban pola saude
corporal do irman, senon tamén
pola da sua alma, polo seu destino
ultimo [13] .

Grazas a Deus, nesta porcion da
Igrexa que é a Prelatura do Opus Dei
-non porque nos consideremos
mellores- amase e vivese esta
practica tan evangélica. Cunha luz
especial de Deus, que lle levaba a
profundar nalguns ensinos da Sacra
Escritura, o noso Fundador
practicouna persoalmente e
ensinouna a outros desde o0s
comezos. Afirmaba que ten entraiia
evangélica [14] ; e engadia que é
sempre unha proba de
sobrenatural agarimo e de



confianza, que ademais fai
paladear o resaibo da primitiva
cristiandade [15] .

Tanto valoraba san Xosemaria este
costume do evanxeo, que non se
detivo até conseguir que a Santa Sé -
ao aprobar definitivamente o
espirito da Obra en 1950- aceptase
que tamén o Fundador -e os seus
sucesores no goberno do Opus Dei-
puidesen beneficiarse deste medio de
santificacion, do que se serve o
Espirito Santo para mellorar as
almas. Contabao aos seus fillos, con
enorme sinxeleza: cando presentei
na Santa Sé os nosos Estatutos
(...), ao falar da correccion
fraterna ao Pai, sempre me
puxeron unha dificultade: ;como
vai ser corrixido o que fai cabeza?
iNon se lle pode dicir nada! Eu non
me conformaba; e explicaballes:
ccomo van deixarme a min, que
son un pobre home, e aos que me
sigan, que seran mellores que eu,



pero tamén uns pobres homes, sen
gozar deste medio de santidade?
Ao practicar este Costume,
hondamente cristia, os que fan a
correccion fraterna -ainda que lles
custe e tefian que vencerse- e 0s
que a reciben -ainda que lles
desbasta e tefian que ser humildes-
posten un medio de santidade
marabilloso, que ven do Evanxeo.
Este razoamento convenceulles
[16] .

O noso Fundador deixou moi claro o
modo de facer e recibir a correccion
fraterna. Falabanos das normas de
prudencia e caridade con que é
preciso obrar en todo momento, de
modo que verdadeiramente sexa un
instrumento de santificacion propia
e allea. En primeiro lugar, sempre ha
de ser expresion clara de caridade
sobrenatural e de agarimo humano,
de interese pola santidade propia e a
dos demais. San Xosemaria era
diafano: a correccion fraterna -



afirmaba- (...) ten que estar chea de
delicadeza -jde caridade-! na
forma e no fondo, pois naquel
momento é instrumento de Deus
[17] . Porque, como explica o Papa na
sua mensaxe, 0 que anima a
reprension cristia nunca é un
espirito de condena ou
recriminacion; o que a move é
sempre 0 amor e a misericordia
[18].

Con este claro principio, na Obra,
antes de advertir a algun cunha
correccion fraterna, consultase a sua
oportunidade. Ademais de
cerciorarse da rectitud de intencién
que move a falar a ese irman,
poderan suxerirnos a maneira de
levala a cabo, tendo en conta as
circunstancias concretas de cada
caso, de modo que efectivamente
sirva de axuda a quen a recibe.
Asegurase asi que este medio de
servir aos demais sexa en todo
momento unha mostra neta de



prudencia e delicadeza, de respecto
aos outros. Conmoveme 0
pensamento da rectitud con que
procedia o noso Pai, en todos os
ambientes. Se algunha persoa
queixabase doutra, ou dalgun
comportamento, sempre preguntaba:
¢falou vostede co interesado? Fagao,
engadia, que asi lle impulsara a
cambiar, se é preciso.

Lembremos a todos os cristidns que
estamos chamados a por en practica
esta recomendacion do noso Sefor;
sen esquecer, como o Santo Pai
apunta na sia mensaxe, que se trata
de algo moi descofiecido nos
momentos actuais. Por desgraza, con
frecuencia, a xente fala mal doutros
as suas costas, sen atreverse a
manifestar cara a cara, con sentido
sobrenatural, as faltas ou defectos
que deberian corrixir. E asi, o vicio
da murmuracion causa estragos na
convivencia familiar e na sociedade.



Empefiémonos en redescubrir -por
parte de todos- a importancia da
lealdade, virtude humana
fundamental nas relacions duns con
outros, na vida social, profesional,
etc. Neste sentido, a practica da
correccion fraterna -coas necesarias
medidas de prudencia e caridade-
resulta particularmente necesaria.
San Xosemaria, con realismo
sobrenatural, afirmaba que todos
estamos cheos de defectos, que
cada un de nos ve, contra os que
procuramos loitar; pero hai
outros moitos defectos que non
vemos (...), e deses indicannos
alguns na correccion fraterna (...).
E fano porque nos queren, porque
a nosa é unha convivencia de
familia cristia, chea de agarimo.

Convivir con todos: e convivir
quere dicir quererse, comprender,
desculpar. Pero hai cousas que -
ainda desculpandoas- non
debemos pasalas por alto; esas



son as que debemos manifestar na
correccion fraterna a cada un
[19].

Esta recomendacion de raiz
evangélica reviste particular
importancia cando esta en xogo a
fidelidade a Deus. Por iso, escribe o
Papa, é importante recuperar esta
dimension da caridade cristia.
Fronte ao mal non hai que calar.
Penso aqui na actitude daqueles
cristians que, por respecto
humano ou por simple
comodidade, se adecuan a
mentalidade comun, en lugar de
por en garda aos seus irmans
acerca dos modos de pensar e de
actuar que contradin a verdade e
non seguen o camiiio do ben [20] .
Certamente, axudar aos demais neses
puntos resulta sempre dificil .
Sofrese ao recibila, porque custa
humillarse, polo menos ao
principio. Pero, facela, costa
sempre. Ben o saben todos [21] . E,



noutro momento, engadia o noso Pai:
custa; mais comodo é inhibirse;
jmais comodo!, jpero non é
sobrenatural. - E destas omisions
daras conta a Deus [22] .

Cando recibades estas lifias estarei a
facer o curso de retiro espiritual.
Pidovos que encomendemos 0s seus
froitos: que me converta ao Sefior
unha vez mais, para mellor servir &
Igrexa, a Obra, &s mifas fillas e aos
meus fillos, e a todas as almas;
unidevos -insisto- as mifas
intencions. Por estas mesmas datas
tamén na Curia Romana téfiense os
exercicios espirituais, aos que
agarraches o Papa cos seus mais
proximos colaboradores: outro bo
momento para que redobremos a
peticion pola sua Persoa e as suas
intencions, que con tanta frecuencia
reitérovos. Encomendadelle ao Sefior
especialmente durante a sua viaxe
pastoral a México e a Cuba, do 23 ao



29 de marzo, para que os froitos
apostolicos sexan moi abundantes.

Ainda que de modo sumario, non
quero deixar de lembrarvos as festas
e aniversarios de familia das
proximas semanas. O dia 11 é o
aniversario o nacemento do
queridisimo don Alvaro, e 023 o do
seu dies natalis, a sia marcha a casa
do ceo. O 19 a solemnidade de san
Xo0sé, patron da Igrexa e da Obra.
Logo vén a Anunciacion da nosa
Sefiora, que este ano se celebra
litargicamente o 26 de marzo. E o dia
28 lembraremos un novo aniversario
da ordenacién sacerdotal de san
Xosemaria. Coa intercesion da nosa
Nai, se percorremos estas datas con
afans sinceros de mellora, as grazas
de conversion propias da Coresma
alcanzaran mais facilmente o seu
obxectivo.

Confésovos que a diario me consome
unha impaciencia: quereria ir a



todos os sitios onde traballades. E
acordome daquel comentario de san
Xosemaria: e por que queda en
Roma?, poderia preguntar algun.
Porque debo facelo, concluia. E
engado eu: jque preto estaba de
todas e de todos!

Con estes desexos de profunda
renovacion interior e dun
acrecentado afan apostdlico,
bendivos

0 voso Pai
+ Xavier
Roma, 1 de marzo de 2012.

[1] Misal Romano, Domingo I de
Coresma, Evanxeo (B) (Mc 1, 15).

[2] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 22-11-2012.

[3] San Xosemaria, E Cristo que pasa,
n. 58.



[4] HD 10, 24.

[5] Bieiro XVI, Mensaxe para a
Coresma 2012, 3-XI1-2011.

[6] Mt 18, 15.

[7] Prv 9, 8-9.

[8] Prv 10, 17.

[9] Gal 6, 1.

[10] Cfr. 2 Ts 3, 15.
[11] Hb 12, 11.
[12] St 5, 19-20.

[13] Bieito XVI, Mensaxe para a
Coresma 2012, 3-X1-2011.

[14] San Xosemaria, Forxa , n. 566.

[15] San Xosemaria, novembro de
1964.

[16] San Xosemaria, Notas dunha
reunion familiar, 21-XI-1958.



[17] San Xosemaria, Forxa , n. 147.

[18] Bieito XVI, Mensaxe para a
Coresma 2012 , 3-XI1-2011.

[19] San Xosemaria, Notas dunha
reunion familiar, 30-XII-1962.

[20] Bieito XVI, Mensaxe para a
Coresma 2012, 3-X1-2011.

[21] San Xosemaria, Forxa , n. 641.

[22] Ibid ., n. 146.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
gl-es/article/carta-do-prelado-do-opus-
dei-marzo-2012/ (19-01-2026)


https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-do-opus-dei-marzo-2012/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-do-opus-dei-marzo-2012/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-do-opus-dei-marzo-2012/

	Carta do Prelado do Opus Dei (marzo 2012)

