
opusdei.org

Carta do Prelado do
Opus Dei (marzo
2012)

Mons. Xavier Echevarría centra
a carta mensual en "unha das
tradicionais obras de
misericordia espiritual, que san
Xosemaría nos ensinou a
valorar e á que o Santo Pai
outorga un relevo especial: a
práctica da corrección
fraterna".

08-03-2012



Queridísimos: ¡que Xesús gárdeme ás
miñas fillas e aos meus fillos!

Entramos na Coresma, tempo
litúrxico co que conmemoramos os
corenta días de oración e xaxún de
Xesucristo no deserto, antes de
comezar o seu ministerio público. E
así como o Mestre empezou a súa
predicación cunha chamada
apremiante á conversión "o tempo
cumpriuse e o Reino de Deus está ao
chegar; convertédevos e crede no
Evanxeo [1] , así a Igrexa exhórtanos
a aproveitar as grandes grazas deste
tempo litúrxico forte , para dar un
paso decidido no noso achegamento
a Deus.

Sendo unha necesidade de cada
xornada, a chamada á conversión
resoa de modo máis apremiante nas
semanas que acabamos de comezar.
Na senda que conduce á vida eterna,
de modo case insensible podemos
desviarnos persoalmente algo do



rumbo. Por iso a Igrexa, Nai boa e
sabia, ponnos diante dos ollos a
necesidade de rectificar, servíndose
tamén das oracións e lecturas da
Misa, ensinando a cada fiel a
converterse un día e outro en puntos
concretos. Se os fillos de Deus
esforzámonos por sacar partido a
eses textos, levándoos á meditación
persoal, nestes corenta días que
nos conducirán á Pascua de
Resurrección, podemos atopar
novo valor para aceptar con
paciencia e con fe todas as
situacións de dificultade, de
aflición e de proba, conscientes de
que o Señor fará xurdir das tebras
o novo día [2] .

A liturxia da Coresma ofrécenos
unha graza especial que nos empuxa
á mudanza do corazón, da que
nacerán necesariamente as boas
obras. Releamos unha consideración
do noso Pai: a conversión é cousa
dun instante; a santificación é



tarefa para toda a vida. A semente
divina da caridade, que Deus puxo
nas nosas almas, aspira a crecer,
a manifestarse en obras, a dar
froitos que respondan en cada
momento ao que é agradable ao
Señor. É indispensable por iso
estar dispostos a recomenzar, a
reencontrar "nas novas situacións
da nosa vida" a luz, o impulso da
primeira conversión. E esta é a
razón pola que temos que
prepararnos cun exame fondo,
pedindo axuda ao Señor, para que
podamos coñecerlle mellor e
coñezámonos mellor a nós
mesmos. Non hai outro camiño, se
temos que converternos de novo
[3] . ¿Como comezamos desde o
Mércores de Cinza? ¿Que nos
propuxemos? ¿Vivimos cada xornada
coa alegría dunha penitencia que nos
achegue máis a Xesucristo?

Como lema da mensaxe deste ano, o
Santo Pai toma un parágrafo da



epístola aos Hebreos e convídanos a
ponderalo: esteamos pendentes uns
doutros para estimularnos á caridade
e ás boas obras [4] . A continuación
sinala que estas palabras se inscriben
nun contexto máis amplo: a
necesidade de acoller a Cristo
mediante a práctica das virtudes
teologais. Trátase de achegarse ao
Señor "con corazón sincero e cheo
de fe " (v. 22), de manternos firmes
"na esperanza que profesamos" (v.
23), cunha atención constante para
realizar xunto cos irmáns "a 
caridade e as boas obras" (v. 24).
Así mesmo, afírmase que para
soster esta conduta evangélica é
importante participar nos
encontros litúrxicos e de oración
da comunidade, mirando á meta
escatológica: a comuñón plena en
Deus (v. 25) [5] .

Como en anos anteriores, Bieito XVI
céntrase novamente nas obras de
caridade, que constitúen -xunto coa



oración e o xaxún- as típicas
prácticas penitenciais da Coresma.
Noutras ocasións, animeivos a
esmerarvos nos intres adicados á
oración persoal, e así a renovar o
espírito de penitencia, coidando con
máis empeño as mortificacións que
dan sabor á existenza cristiá, e
axudando ao próximo nas súas
necesidades corporais e espirituais.
Agora, ademais de exhortarvos a
vivir esas manifestacións do espírito
cristián, desexo centrarme nunha
das tradicionais obras de
misericordia espiritual, que san
Xosemaría ensinounos a valorar e á
que o Santo Pai outorga un relevo
especial: a práctica da corrección
fraterna, que Xesucristo mesmo
recomendou aos seus discípulos: se o
teu irmán peca (...), vaiche e corríxelle
a soas ti con el. Se escóitache,
gañarías ao teu irmán [6] .

Esta manifestación de caridade non
queda nun ensino illado. Xa no



Antigo Testamento recóllese
repetidas veces e, por exemplo,
aconsellábase: reprende ao sabio, e
cobrarache amor; dá consellos ao
sabio, e farase máis sabio; ensina ao
xusto, e aumentará a súa formación
[7] . E noutro lugar: quen garda a
instrución camiña cara á vida; mais
quen abandona a corrección, anda
perdido [8] . No Novo Testamento,
seguindo a predicación do Mestre,
concrétase aínda máis como ha de
ser esta urxencia de fina
fraternidade, que sostén aos demais
para camiñar derechamente cara a
Deus. San Pablo advirte que ha de
exercitarse con espírito de
mansedumbre [9] ; vendo na outra
persoa, non a un inimigo, senón a un
irmán [10] . Fai notar tamén a
Escritura que toda corrección, ao
momento, non parece agradable
senón penosa, pero logo produce
froito apracible de xustiza nos que
nela se exercitan [11] . E o apóstolo
Santiago conclúe: irmáns meus, se



algún de vós desvíase da verdade e
outro lle converte, saiba que quen
converte a un pecador do seu extravío
salvará a súa alma da morte e cubrirá
os seus moitos pecados [12] . Non
cabe esquecer que san Xosemaría, ao
chegar a un Centro, despois de
preguntar se había algún enfermo,
engadía: ¿estades contentos?,
¿vívese a corrección fraterna?

Desgraciadamente, a pesar de tanta
insistencia por parte do Señor,
servíndose tamén dos Apóstolos, de
moitos santos, do noso Pai, esta obra
de caridade espiritual é ignorada por
bastantes cristiáns. O Papa
laméntase deste feito. Desexo
lembrar -escribe- un aspecto da
vida cristiá que ao meu parecer
caeu no esquecemento: a
corrección fraterna con vistas á
salvación eterna. Hoxe somos
xeralmente moi sensibles ao
aspecto do coidado e a caridade en
relación ao ben físico e material



dos demais, pero esquecemos case
por completo a nosa
responsabilidade espiritual cos
irmáns. Non era así na Igrexa dos
primeiros tempos e nas
comunidades verdadeiramente
maduras na fe, nas que as persoas
non só se interesaban pola saúde
corporal do irmán, senón tamén
pola da súa alma, polo seu destino
último [13] .

Grazas a Deus, nesta porción da
Igrexa que é a Prelatura do Opus Dei
-non porque nos consideremos
mellores- ámase e vívese esta
práctica tan evangélica. Cunha luz
especial de Deus, que lle levaba a
profundar nalgúns ensinos da Sacra
Escritura, o noso Fundador
practicouna persoalmente e
ensinouna a outros desde os
comezos. Afirmaba que ten entraña
evangélica [14] ; e engadía que é
sempre unha proba de
sobrenatural agarimo e de



confianza , que ademais fai
paladear o resaibo da primitiva
cristiandade [15] .

Tanto valoraba san Xosemaría este
costume do evanxeo, que non se
detivo até conseguir que a Santa Sé -
ao aprobar definitivamente o
espírito da Obra en 1950- aceptase
que tamén o Fundador -e os seus
sucesores no goberno do Opus Dei-
puidesen beneficiarse deste medio de
santificación, do que se serve o
Espírito Santo para mellorar ás
almas. Contábao aos seus fillos, con
enorme sinxeleza: cando presentei
na Santa Sé os nosos Estatutos
(...), ao falar da corrección
fraterna ao Pai, sempre me
puxeron unha dificultade: ¿como
vai ser corrixido o que fai cabeza?
¡Non se lle pode dicir nada! Eu non
me conformaba; e explicáballes:
¿como van deixarme a min, que
son un pobre home, e aos que me
sigan, que serán mellores que eu,



pero tamén uns pobres homes, sen
gozar deste medio de santidade?
Ao practicar este Costume,
hondamente cristiá, os que fan a
corrección fraterna -aínda que lles
custe e teñan que vencerse- e os
que a reciben -aínda que lles
desbasta e teñan que ser humildes-
posúen un medio de santidade
marabilloso, que ven do Evanxeo.
Este razoamento convenceulles
[16] .

O noso Fundador deixou moi claro o
modo de facer e recibir a corrección
fraterna. Falábanos das normas de
prudencia e caridade con que é
preciso obrar en todo momento, de
modo que verdadeiramente sexa un
instrumento de santificación propia
e allea. En primeiro lugar, sempre ha
de ser expresión clara de caridade
sobrenatural e de agarimo humano,
de interese pola santidade propia e a
dos demais. San Xosemaría era
diáfano: a corrección fraterna -



afirmaba- (...) ten que estar chea de
delicadeza -¡de caridade-! na
forma e no fondo, pois naquel
momento é instrumento de Deus
[17] . Porque, como explica o Papa na
súa mensaxe, o que anima a
reprensión cristiá nunca é un
espírito de condena ou
recriminación; o que a move é
sempre o amor e a misericordia
[18] .

Con este claro principio, na Obra,
antes de advertir a algún cunha
corrección fraterna, consúltase a súa
oportunidade. Ademais de
cerciorarse da rectitud de intención
que move a falar a ese irmán,
poderán suxerirnos a maneira de
levala a cabo, tendo en conta as
circunstancias concretas de cada
caso, de modo que efectivamente
sirva de axuda a quen a recibe.
Asegúrase así que este medio de
servir aos demais sexa en todo
momento unha mostra neta de



prudencia e delicadeza, de respecto
aos outros. Conmóveme o
pensamento da rectitud con que
procedía o noso Pai, en todos os
ambientes. Se algunha persoa
queixábase doutra, ou dalgún
comportamento, sempre preguntaba:
¿falou vostede co interesado? Fágao,
engadía, que así lle impulsará a
cambiar, se é preciso.

Lembremos a todos os cristiáns que
estamos chamados a pór en práctica
esta recomendación do noso Señor;
sen esquecer, como o Santo Pai
apunta na súa mensaxe, que se trata
de algo moi descoñecido nos
momentos actuais. Por desgraza, con
frecuencia, a xente fala mal doutros
ás súas costas, sen atreverse a
manifestar cara a cara, con sentido
sobrenatural, as faltas ou defectos
que deberían corrixir. E así, o vicio
da murmuración causa estragos na
convivencia familiar e na sociedade.



Empeñémonos en redescubrir -por
parte de todos- a importancia da
lealdade, virtude humana
fundamental nas relacións duns con
outros, na vida social, profesional,
etc. Neste sentido, a práctica da
corrección fraterna -coas necesarias
medidas de prudencia e caridade-
resulta particularmente necesaria.
San Xosemaría, con realismo
sobrenatural, afirmaba que todos 
estamos cheos de defectos, que
cada un de nós ve, contra os que
procuramos loitar; pero hai
outros moitos defectos que non
vemos (...), e deses indícannos
algúns na corrección fraterna (...).
E fano porque nos queren, porque
a nosa é unha convivencia de
familia cristiá, chea de agarimo.

Convivir con todos: e convivir
quere dicir quererse, comprender,
desculpar. Pero hai cousas que -
aínda desculpándoas- non
debemos pasalas por alto; esas



son as que debemos manifestar na
corrección fraterna a cada un
[19] .

Esta recomendación de raíz
evangélica reviste particular
importancia cando está en xogo a
fidelidade a Deus. Por iso, escribe o
Papa, é importante recuperar esta
dimensión da caridade cristiá.
Fronte ao mal non hai que calar.
Penso aquí na actitude daqueles
cristiáns que, por respecto
humano ou por simple
comodidade, se adecuan á
mentalidade común, en lugar de
pór en garda aos seus irmáns
acerca dos modos de pensar e de
actuar que contradín a verdade e
non seguen o camiño do ben [20] .
Certamente, axudar aos demais neses
puntos resulta sempre difícil . 
Sófrese ao recibila, porque custa
humillarse, polo menos ao
principio. Pero, facela, costa
sempre. Ben o saben todos [21] . E,



noutro momento, engadía o noso Pai:
custa; máis cómodo é inhibirse;
¡máis cómodo!, ¡pero non é
sobrenatural. - E destas omisións
darás conta a Deus [22] .

Cando recibades estas liñas estarei a
facer o curso de retiro espiritual.
Pídovos que encomendemos os seus
froitos: que me converta ao Señor
unha vez máis, para mellor servir á
Igrexa, á Obra, ás miñas fillas e aos
meus fillos, e a todas as almas;
unídevos -insisto- ás miñas
intencións. Por estas mesmas datas
tamén na Curia Romana téñense os
exercicios espirituais, aos que
agarraches o Papa cos seus máis
próximos colaboradores: outro bo
momento para que redobremos a
petición pola súa Persoa e as súas
intencións, que con tanta frecuencia
reitérovos. Encomendádelle ao Señor
especialmente durante a súa viaxe
pastoral a México e a Cuba, do 23 ao



29 de marzo, para que os froitos
apostólicos sexan moi abundantes.

Aínda que de modo sumario, non
quero deixar de lembrarvos as festas
e aniversarios de familia das
próximas semanas. O día 11 é o
aniversario o nacemento do
queridísimo don Álvaro, e o 23 o do
seu dies natalis, a súa marcha á casa
do ceo. O 19 a solemnidade de san
Xosé, patrón da Igrexa e da Obra.
Logo vén a Anunciación da nosa
Señora, que este ano se celebra
litúrgicamente o 26 de marzo. E o día
28 lembraremos un novo aniversario
da ordenación sacerdotal de san
Xosemaría. Coa intercesión da nosa
Nai, se percorremos estas datas con
afáns sinceros de mellora, as grazas
de conversión propias da Coresma
alcanzarán máis facilmente o seu
obxectivo.

Confésovos que a diario me consome
unha impaciencia: querería ir a



todos os sitios onde traballades. E
acórdome daquel comentario de san
Xosemaría: ¿e por que queda en
Roma?, podería preguntar algún.
Porque debo facelo, concluía. E
engado eu: ¡que preto estaba de
todas e de todos!

Con estes desexos de profunda
renovación interior e dun
acrecentado afán apostólico,
bendívos

o voso Pai

+ Xavier

Roma, 1 de marzo de 2012.

[1] Misal Romano, Domingo I de
Coresma, Evanxeo (B) ( Mc 1, 15).

[2] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 22-II-2012.

[3] San Xosemaría, É Cristo que pasa,
n. 58.



[4] Hb 10, 24.

[5] Bieiro XVI, Mensaxe para a
Coresma 2012, 3-XI-2011.

[6] Mt 18, 15.

[7] Prv 9, 8-9.

[8] Prv 10, 17.

[9] Gal 6, 1.

[10] Cfr. 2 Ts 3, 15.

[11] Hb 12, 11.

[12] St 5, 19-20.

[13] Bieito XVI, Mensaxe para a
Coresma 2012, 3-XI-2011.

[14] San Xosemaría, Forxa , n. 566.

[15] San Xosemaría, novembro de
1964.

[16] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 21-XI-1958.



[17] San Xosemaría, Forxa , n. 147.

[18] Bieito XVI, Mensaxe para a
Coresma 2012 , 3-XI-2011.

[19] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 30-XII-1962.

[20] Bieito XVI, Mensaxe para a
Coresma 2012, 3-XI-2011.

[21] San Xosemaría, Forxa , n. 641.

[22] Ibid ., n. 146.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
gl-es/article/carta-do-prelado-do-opus-

dei-marzo-2012/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-do-opus-dei-marzo-2012/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-do-opus-dei-marzo-2012/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-do-opus-dei-marzo-2012/

	Carta do Prelado do Opus Dei (marzo 2012)

