opusdei.org

Carta do Prelado
(decembro 2013)

Acabado o Ano da Fe, o Prelado
reflexiona sobre como esa fe ha
de traducirse no
comportamento diario,
contando coa axuda dos medios
de santificacion que Xesucristo
deixou & Igrexa.

12-12-2013

Queridisimos: que Xesus gardeme as
mifas fillas e aos meus fillos!

O Romano Pontifice clausurou o Ano
da fe: durante este tempo, coa axuda



de Deus, tratamos de acrecentar esa
virtude teologal, raiz da vida cristia,
pedindo con insistencia ao Sefior:
adauge nobis fidem! [1] , auméntanos
a fe e, con ela, a esperanza, o amor e
a piedade. Agora, transcorridos estes
meses de graza, co impulso recibido,
procuremos esforzarnos para seguir
camifiando dia a dia por esta senda
que nos conduce ao Ceo. Recorramos
a Santisima Virxe, Mestra de fe e de
intimidade con Deus, para que volva
eficaces os nosos desexos de
fidelidade ao seu Fillo e a Igrexa.

Os documentos do maxisterio da
Igrexa -recentemente tamén a
enciclica Lumen fidei - puxeron de
relevo duas caracteristicas esenciais
que estan na orixe da fe, tal como
preséntanola o Novo Testamento. Se,
dunha parte, san Pablo afirma que
fides ex auditu [2] , que a fe procede
de escoitaa da Palabra de Deus lida e
acollida na Igrexa, doutra parte, san
Juan danos a cofiecer que Xesucristo,



o Fillo de Deus encarnado, é a luz
verdadeira que ilumina a todo home
que vén a este mundo [3],
outorgandolle a capacidade de
cofiecer 0s misterios escondidos en
Deus. Luz e palabra, palabra e luz,
definen, pois, aspectos inseparables
da fe que profesamos. Por iso é
urxente recuperar o caracter
luminoso propio da fe, pois cando
a sua chama apagase, todas as
outras luces acaban
languideciendo [4] . Agradezamos a
Deus de todo corazon, fillas e fillos
meus, estes resplandores que o
Espirito Santo, servindose do
maxisterio da Igrexa e da vida dos
santos, acende constantemente en
nos: afanémonos en acollelos e en
deixarnos guiar polo Paraclito na
nosa existencia cotia.

A mediados do mes pasado,
celebrouse en Roma un congreso
sobre "San Xosemaria e o
pensamento teoloxico". Analizouse



como a predicacion e o testemufio
dos santos achegan luces novas para
profundar na fe e, en consecuencia,
para profundar na exposicion
cientifica da doutrina. Este congreso
constituiu unha nova ocasion para
difundir mais, no ambiente teoléxico,
0s matices singulares da mensaxe
que o noso Pai recibiu de Deus o 2 de
outubro de 1928, co encargo de que
0s transmitise aos cristians,
especialmente aos que se achan
inmersos nas actividades familiares,
profesionais, sociais, etc., da vida
corrente.

As verdades da fe contidas nos
artigos do Credo, referinme nos
meses pasados. Quero agora
axudarvos e axudarme a sacar
consecuencias que impregnen con
esta virtude a nosa existencia nos
meses sucesivos; € dicir, profundar
en como a fe ha de traducirse no
comportamento diario, de modo que
ilumine realmente a nosa mente,



fortaleza a nosa vontade e enardezca
0 Noso corazon, para levar o
cofiecemento e o amor de Deus a
nosa conduta e a todas as almas.

O punto de partida consiste en
confiar plenamente que na Igrexa
posuimos a plenitude dos medios de
santificacion, que nos deixou
Xesucristo. Entre outros, destacan a
recepcion dos sacramentos, o
cumprimento dos mandamentos de
Deus e da Igrexa, e a oracion, como
resume a enciclica Lumen fidei .

Os sacramentos son accions de Cristo
coas que a sua Humanidade
Santisima, gloriosa no Ceo, ponse en
contacto inmediato e directo coas
almas, para santificarlas. Ademais, o
Espirito Santo segue tameén outras
vias -descofiecidas para nos-, coas
que atrae as persoas. Con todo, o
Papa advirte que nosa cultura
perdeu a percepcion desta
presenza concreta de Deus, da sua



accion no mundo. Pensamos que
Deus s0 se atopa mais ald, noutro
nivel de realidade, separado das
nosas relacions concretas. Pero se
asi fose, se Deus fose incapaz de
intervir no mundo, o seu amor non
seria verdadeiramente poderoso,
verdadeiramente real [5] .

Repasemos o ensino de san
Xosemaria, plasmada xa nos seus
anos de mocidade, cando escribia: é
preciso convencerse de que Deus
esta xunto a nos de continuo. -
Vivimos coma se o Sefior estivese
ala lonxe, onde brillan as estrelas,
e non consideramos que tamén
esta sempre ao noso lado. E esta
como un Pai amoroso -a cada un
de nos quérenos mais que todas as
nais do mundo poden querer aos
seus fillos-, axudandonos,
inspirandonos, bendicindo... e
perdoando (...). Preciso é que nos
empapemos, que nos saturemos de



que Pai e moi Pai noso é o Serior
que esta xunto a nos e nos ceos [6] .

Especialmente camprese ao recibir a
absolucion sacramental e a
Eucaristia. Movidos por esta
conviccion de fe, que seguridade
adquirese no perdon e na
proximidade do noso Sefior, que paz
derramase tamén sobre a alma, e
como nos facemos capaces de
contaxiar esa serenidade ao noso ao
redor! Por iso non me cansarei
nunca de insistir en que, cada vez
que acudamos a eses sacramentos,
fagamolo coa plena certeza de que é
o Espirito Santo quen nos atrae, por
Xesucristo, ao amor do Pai.

Levemos estas consideracions as
pelexas da propia loita interior.
Podemos ser santos, debemos ser
santos, a pesar dos nosos defectos e
das nosas caidas, porque Deus
chamanos a entrar na intimidade da
sua vida divina como fillos seus en



Xesucristo, e ofrécenos todos os
remedios. Coa graza dos sacramentos
e na oracion, resulta mais hacedero
cumprir os mandamentos da lei
divina e a fidelidade aos deberes
propios do estado de cada un. O
decalogo non é un conxunto de
preceptos negativos, senon
indicacions concretas para sair do
deserto do "eu" autorreferencial,
pechado en si mesmo, e entrar en
dialogo con Deus, deixandose
abrazar polo seu misericordia para
ser portador do seu misericordia

[7].

Pidamos ao Sefior que nos conceda
unha fe forte, que vivifique todo o
actuar. Certamente cremos na
palabra de Deus, admiramonos ao ler
e meditar o Evanxeo, pero quiza non
cala profundamente nas nosas almas,
até o punto de transformar todas e
cada unha das accions. E cando
chega a dificultade, a aridez, a
resistencia do ambiente, quizad nos



desanimamos. Non sera que a nosa
fe se acha como durmida? Non
teremos que contar mais coa accion
do Paraclito, que inhabita na alma
pola graza? Non ocorrera que, as
veces, confiamos demasiado nas
propias forzas? Meditemos a
transformacion dos Apostolos en
Pentecostés e axustémonos a esa guia
do Sefior, que se nos comunica
tamén a través das practicas de
piedade cristia que a Igrexa
recomendou sempre: a oracion
mental, as jaculatorias e oracions
vocais -principalmente o Rosario-, o
ofrecemento de pequenas
mortificaciones, o coidado do exame
de conciencia, o traballo ben acabado
na presenza de Deus.

A vida interior -ensinaba o noso
Pai- non é sentimento. Cando
vemos con claridade que vale a
pena amolarse un dia e outro, un
mes e outro mes, e outro ano, e a
vida enteira, porque nos agarda



despois o Amor no Ceo, cantas
luces temos! Hai que remansar
todo iso, fillos da mifia alma. Hai
que facer na nosa alma como un
encoro que recolla todas esas
grazas de Deus: a claridade, a luz,
a dozura da entrega. E cando veia
a escuridade, a noite, a amargura,
habera que ir lanzarse no medio
desas augas limpas da graza do
Seiior. Ainda que nese momento
estea cego, eu vexo; ainda que
estea seco, seime regado polas
augas que saen desde o Corazon
de Cristo até a vida eterna. Enton,
fillos meus, perseveraremos na
loita [8] .

Desta forma atoparémonos en
condicions de axudar a outras
persoas para que tamén camifien
expeditamente polas sendas da fe. En
efecto, a fe non s6 mira a Xesus,
senon que mira desde o punto de
vista de Xesus, cos seus ollos: é
unha participacion no seu modo de



ver [9] . E o Sefior tifia ollos para
cada persoa singularmente
considerada e para o xentio no seu
conxunto. Por cada un e por todos
baixou a este mundo noso, e por
todos e cada un prosegue a sua obra
salvadora. A nosa mision concretase,
pois, en levar ao contacto con Xesus a
cantas persoas achemos no camifio
da nosa existencia, comezando polas
mais proximas. Asi se comportaron
0s primeiros cristians, que obraron a
conversion do mundo pagan.

Nunha antiga meditacion, san
Xosemaria consideraba o exemplo
daqueles primeiros irmans na fe:
homes sen formacion, sabedores
do seu martirio e da suia morte
violenta, aceptan con todo o papel
de colaboradores de Cristo, na
salvacion do mundo, e parten a
derrocar o paganismo e a encher a
terra de sangue cristian. Moi
pronto ha de acompafiarlles, na
predicacion e no suplicio glorioso



con que selan a fe predicada,
Saulo, o antigo perseguidor, o que
daba coces contra o aguillon (cfr.
Hch 9, 5). Ala van todos, coa sua
pureza, a limpar a charca sucia e
verdosa do mundo pagan; a
combater -coas pequenas virtudes
que practican: o pudor, a
modestia, o recato- a tendencia ao
pracer daquela sociedade (...).
Penetraronse até o mesmo
corazon do mundo antigo: estan
en Roma. Que poderan realizar
eles ali? A resposta mostranola a
historia: o trono dos emperadores
derrubase e hoxe, despois de dous
mil anos, Pedro segue sendo Bispo
de Roma [10] .

Tamén hoxe, ante os desafios da
nova evangelizacion, habemos de
manter moi vibrante a mesma
esperanza. Non est abbreviata manus
Domini [11], o brazo de Deus non se
ha empequefiecido. Pero necesitanse
homes e mulleres de fe para que se



renoven os prodixios da Escritura.
Hai poucos dias, o Papa publicou a
exhortacion apostdlica Evangélii
gdudium , relativa as conclusions da
Asemblea ordinaria do ultimo Sinodo
dos Bispos, xustamente sobre a nova
evangelizacion. Animovos a cofiecer
ese texto que, sen ningunha dubida,
ofreceranos novas luces para dar
mais impulso a esta gran tarefa.

Non quero pasar por alto o recordo
de que o proximo 12 de decembro,
festa da nosa Sefiora de Guadalupe,
cumprese un novo aniversario da
locucién divina que san Xosemaria -
con palabras da Escritura- escoitou
no ano 1931, no fondo da sua alma,
en momentos de graves dificultades
no desenvolvemento da Obra: inter
médium montium pertransibunt aquce
[12] ; a través dos montes pasaran as
augas da graza, superando calquera
obstaculo, todo o que se opon ao
reino de Deus no progreso persoal e
na vida da Igrexa e da humanidade.



Porque esta € a vitoria que venceu ao
mundo: a nosa fe [13] .
Contribuiremos deste xeito a realizar
a aspiracion do noso Pai, que
descubrimos nos seus beizos e na sua
pluma desde os primeiros momentos
da fundacion do Opus Dei: regnare
Christum volumus! , queremos que
Cristo reine.

Hoxe comeza o tempo de advento,
semanas de preparacion para a
Natividade do Sefior. Ben poden
servirnos estes dias -admirando unha
vez mais a bondade e misericordia
do noso Pai Deus, que envia o seu
Fillo ao mundo- para renovar os
nosos desexos de permanecer
abertos, en todo momento, as luces e
as palabras de Deus, sobre todo na
lectura e meditacion da Sacra
Escritura.

O portico destas festas constitueo a
solemnidade da Inmaculada
Concepcion de Maria: mestra de fe,



esperanza nosa e exemplo
marabilloso de como se pode amar a
Deus e ao proximo por Deus, co
corazon, coa mente e cos sentidos
plenamente inmersos no Sefior.
Esmerémonos na preparacion desta
solemnidade, xa tan proxima,
acudindo con moito agarimo filial &
nosa Nai do Ceo.

Nesta oracion deamos mais amplo
espazo a pedir pola Igrexa e polo
Papa, polos seus colaboradores, polas
mifias intencidéns, por todas as
necesidades espirituais e materiais
das mulleres e dos homes do noso
tempo. Que nunca nos deixen
indiferentes -grazas a deus, estou
seguro de que iso non sucede- as
dificultades materiais e espirituais -
as veces, verdadeiras traxedias- que
afectan a tantas persoas no mundo
enteiro.

Son varios os aniversarios da Obra
durante este mes; entre outros, a



ereccion do Colexio Romano de Santa
Maria, en 1953. Agradezamos a Deus
todas as efemérides da historia da
Obra.

Con todo agarimo, bendivos

0 voso Pai

+ Xavier

Roma, 1 de decembro de 2013.
[1] Lc 17, 5.

[2] Rm 10, 17.

[31/n1,9.

[4] Papa Francisco, Litt. enc. Lumen
fidei, 29-VI-2013, n. 4.

[5] Ibid ., n. 17.
[6] San Xosemaria, Camifio , n. 267.

[7] Papa Francisco, Litt. enc. Lumen
fidei , 29-VI-2013, n. 46.



[8] San Xosemaria, Notas dunha
reunion familiar, 17-11-1974.

[9] Papa Francisco, Litt. enc. Lumen
fidei, 29-V1-2013, n. 18.

[10] San Xosemaria, Notas dunha
meditacién, 26-VII-1937.

[11] Is 59, 1.
[12] Sal 103 (104) 10 (Vg).

[13]1Jn 5, 4.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
gl-es/article/carta-do-prelado-
decembro-2013/ (19-01-2026)


https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-decembro-2013/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-decembro-2013/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-decembro-2013/

	Carta do Prelado (decembro 2013)

