
opusdei.org

Carta do Prelado
(decembro 2013)

Acabado o Ano da Fe, o Prelado
reflexiona sobre como esa fe ha
de traducirse no
comportamento diario,
contando coa axuda dos medios
de santificación que Xesucristo
deixou á Igrexa.

12-12-2013

Queridísimos: que Xesús gárdeme ás
miñas fillas e aos meus fillos!

O Romano Pontífice clausurou o Ano
da fe: durante este tempo, coa axuda



de Deus, tratamos de acrecentar esa
virtude teologal, raíz da vida cristiá,
pedindo con insistencia ao Señor: 
adáuge nobis fidem! [1] , auméntanos
a fe e, con ela, a esperanza, o amor e
a piedade. Agora, transcorridos estes
meses de graza, co impulso recibido,
procuremos esforzarnos para seguir
camiñando día a día por esta senda
que nos conduce ao Ceo. Recorramos
á Santísima Virxe, Mestra de fe e de
intimidade con Deus, para que volva
eficaces os nosos desexos de
fidelidade ao seu Fillo e á Igrexa.

Os documentos do maxisterio da
Igrexa -recentemente tamén a
encíclica Lumen fídei - puxeron de
relevo dúas características esenciais
que están na orixe da fe, tal como
preséntanola o Novo Testamento. Se,
dunha parte, san Pablo afirma que 
fides ex audítu [2] , que a fe procede
de escóitaa da Palabra de Deus lida e
acollida na Igrexa, doutra parte, san
Juan dános a coñecer que Xesucristo,



o Fillo de Deus encarnado, é a luz
verdadeira que ilumina a todo home
que vén a este mundo [3] ,
outorgándolle a capacidade de
coñecer os misterios escondidos en
Deus. Luz e palabra, palabra e luz,
definen, pois, aspectos inseparables
da fe que profesamos. Por iso é
urxente recuperar o carácter
luminoso propio da fe, pois cando
a súa chama apágase, todas as
outras luces acaban
languideciendo [4] . Agradezamos a
Deus de todo corazón, fillas e fillos
meus, estes resplandores que o
Espírito Santo, servíndose do
maxisterio da Igrexa e da vida dos
santos, acende constantemente en
nós: afanémonos en acollelos e en
deixarnos guiar polo Paráclito na
nosa existencia cotiá.

A mediados do mes pasado,
celebrouse en Roma un congreso
sobre "San Xosemaría e o
pensamento teolóxico". Analizouse



como a predicación e o testemuño
dos santos achegan luces novas para
profundar na fe e, en consecuencia,
para profundar na exposición
científica da doutrina. Este congreso
constituíu unha nova ocasión para
difundir máis, no ambiente teolóxico,
os matices singulares da mensaxe
que o noso Pai recibiu de Deus o 2 de
outubro de 1928, co encargo de que
os transmitise aos cristiáns,
especialmente aos que se achan
inmersos nas actividades familiares,
profesionais, sociais, etc., da vida
corrente.

Ás verdades da fe contidas nos
artigos do Credo, referinme nos
meses pasados. Quero agora
axudarvos e axudarme a sacar
consecuencias que impregnen con
esta virtude a nosa existencia nos
meses sucesivos; é dicir, profundar
en como a fe ha de traducirse no
comportamento diario, de modo que
ilumine realmente a nosa mente,



fortaleza a nosa vontade e enardezca
o noso corazón, para levar o
coñecemento e o amor de Deus á
nosa conduta e a todas as almas.

O punto de partida consiste en
confiar plenamente que na Igrexa
posuímos a plenitude dos medios de
santificación, que nos deixou
Xesucristo. Entre outros, destacan a
recepción dos sacramentos, o
cumprimento dos mandamentos de
Deus e da Igrexa, e a oración, como
resume a encíclica Lumen fídei .

Os sacramentos son accións de Cristo
coas que a súa Humanidade
Santísima, gloriosa no Ceo, ponse en
contacto inmediato e directo coas
almas, para santificarlas. Ademais, o
Espírito Santo segue tamén outras
vías -descoñecidas para nós-, coas
que atrae ás persoas. Con todo, o
Papa advirte que nosa cultura
perdeu a percepción desta
presenza concreta de Deus, da súa



acción no mundo. Pensamos que
Deus só se atopa máis aló, noutro
nivel de realidade, separado das
nosas relacións concretas. Pero se
así fose, se Deus fose incapaz de
intervir no mundo, o seu amor non
sería verdadeiramente poderoso,
verdadeiramente real [5] .

Repasemos o ensino de san
Xosemaría, plasmada xa nos seus
anos de mocidade, cando escribía: é
preciso convencerse de que Deus
está xunto a nós de continuo. -
Vivimos coma se o Señor estivese
alá lonxe, onde brillan as estrelas,
e non consideramos que tamén
está sempre ao noso lado. E está
como un Pai amoroso -a cada un
de nós quérenos máis que todas as
nais do mundo poden querer aos
seus fillos-, axudándonos,
inspirándonos, bendicindo... e
perdoando (...). Preciso é que nos
empapemos, que nos saturemos de



que Pai e moi Pai noso é o Señor
que está xunto a nós e nos ceos [6] .

Especialmente cúmprese ao recibir a
absolución sacramental e a
Eucaristía. Movidos por esta
convicción de fe, que seguridade
adquírese no perdón e na
proximidade do noso Señor, que paz
derrámase tamén sobre a alma, e
como nos facemos capaces de
contaxiar esa serenidade ao noso ao
redor! Por iso non me cansarei
nunca de insistir en que, cada vez
que acudamos a eses sacramentos,
fagámolo coa plena certeza de que é
o Espírito Santo quen nos atrae, por
Xesucristo, ao amor do Pai.

Levemos estas consideracións ás
pelexas da propia loita interior.
Podemos ser santos, debemos ser
santos, a pesar dos nosos defectos e
das nosas caídas, porque Deus
chámanos a entrar na intimidade da
súa vida divina como fillos seus en



Xesucristo, e ofrécenos todos os
remedios. Coa graza dos sacramentos
e na oración, resulta máis hacedero
cumprir os mandamentos da lei
divina e a fidelidade aos deberes
propios do estado de cada un. O
decálogo non é un conxunto de
preceptos negativos, senón
indicacións concretas para saír do
deserto do "eu" autorreferencial,
pechado en si mesmo, e entrar en
diálogo con Deus, deixándose
abrazar polo seu misericordia para
ser portador do seu misericordia
[7] .

Pidamos ao Señor que nos conceda
unha fe forte, que vivifique todo o
actuar. Certamente cremos na
palabra de Deus, admirámonos ao ler
e meditar o Evanxeo, pero quizá non
cala profundamente nas nosas almas,
até o punto de transformar todas e
cada unha das accións. E cando
chega a dificultade, a aridez, a
resistencia do ambiente, quizá nos



desanimamos. Non será que a nosa
fe se acha como durmida? Non
teremos que contar máis coa acción
do Paráclito, que inhabita na alma
pola graza? Non ocorrerá que, ás
veces, confiamos demasiado nas
propias forzas? Meditemos a
transformación dos Apóstolos en
Pentecostés e axustémonos a esa guía
do Señor, que se nos comunica
tamén a través das prácticas de
piedade cristiá que a Igrexa
recomendou sempre: a oración
mental, as jaculatorias e oracións
vocais -principalmente o Rosario-, o
ofrecemento de pequenas
mortificaciones, o coidado do exame
de conciencia, o traballo ben acabado
na presenza de Deus.

A vida interior -ensinaba o noso
Pai- non é sentimento. Cando
vemos con claridade que vale a
pena amolarse un día e outro, un
mes e outro mes, e outro ano, e a
vida enteira, porque nos agarda



despois o Amor no Ceo, cantas
luces temos! Hai que remansar
todo iso, fillos da miña alma. Hai
que facer na nosa alma como un
encoro que recolla todas esas
grazas de Deus: a claridade, a luz,
a dozura da entrega. E cando veña
a escuridade, a noite, a amargura,
haberá que ir lanzarse no medio
desas augas limpas da graza do
Señor. Aínda que nese momento
estea cego, eu vexo; aínda que
estea seco, seime regado polas
augas que saen desde o Corazón
de Cristo até a vida eterna. Entón,
fillos meus, perseveraremos na
loita [8] .

Desta forma atoparémonos en
condicións de axudar a outras
persoas para que tamén camiñen
expeditamente polas sendas da fe. En
efecto, a fe non só mira a Xesús,
senón que mira desde o punto de
vista de Xesús, cos seus ollos: é
unha participación no seu modo de



ver [9] . E o Señor tiña ollos para
cada persoa singularmente
considerada e para o xentío no seu
conxunto. Por cada un e por todos
baixou a este mundo noso, e por
todos e cada un prosegue a súa obra
salvadora. A nosa misión concrétase,
pois, en levar ao contacto con Xesús a
cantas persoas achemos no camiño
da nosa existencia, comezando polas
máis próximas. Así se comportaron
os primeiros cristiáns, que obraron a
conversión do mundo pagán.

Nunha antiga meditación, san
Xosemaría consideraba o exemplo
daqueles primeiros irmáns na fe: 
homes sen formación, sabedores
do seu martirio e da súa morte
violenta, aceptan con todo o papel
de colaboradores de Cristo, na
salvación do mundo, e parten a
derrocar o paganismo e a encher a
terra de sangue cristián. Moi
pronto ha de acompañarlles, na
predicación e no suplicio glorioso



con que selan a fe predicada,
Saulo, o antigo perseguidor, o que
daba coces contra o aguillón (cfr.
Hch 9, 5). Alá van todos, coa súa
pureza, a limpar a charca sucia e
verdosa do mundo pagán; a
combater -coas pequenas virtudes
que practican: o pudor, a
modestia, o recato- a tendencia ao
pracer daquela sociedade (...).
Penetráronse até o mesmo
corazón do mundo antigo: están
en Roma. Que poderán realizar
eles alí? A resposta móstranola a
historia: o trono dos emperadores
derrúbase e hoxe, despois de dous
mil anos, Pedro segue sendo Bispo
de Roma [10] .

Tamén hoxe, ante os desafíos da
nova evangelización, habemos de
manter moi vibrante a mesma
esperanza. Non est abbreviáta manus
Dómini [11] , o brazo de Deus non se
ha empequeñecido. Pero necesítanse
homes e mulleres de fe para que se



renoven os prodixios da Escritura.
Hai poucos días, o Papa publicou a
exhortación apostólica Evangélii
gáudium , relativa ás conclusións da
Asemblea ordinaria do último Sínodo
dos Bispos, xustamente sobre a nova
evangelización. Anímovos a coñecer
ese texto que, sen ningunha dúbida,
ofreceranos novas luces para dar
máis impulso a esta gran tarefa.

Non quero pasar por alto o recordo
de que o próximo 12 de decembro,
festa da nosa Señora de Guadalupe,
cúmprese un novo aniversario da
locución divina que san Xosemaría -
con palabras da Escritura- escoitou
no ano 1931, no fondo da súa alma,
en momentos de graves dificultades
no desenvolvemento da Obra: inter
médium móntium pertransíbunt aquæ
[12] ; a través dos montes pasarán as
augas da graza, superando calquera
obstáculo, todo o que se opón ao
reino de Deus no progreso persoal e
na vida da Igrexa e da humanidade.



Porque esta é a vitoria que venceu ao
mundo: a nosa fe [13] .
Contribuiremos deste xeito a realizar
a aspiración do noso Pai, que
descubrimos nos seus beizos e na súa
pluma desde os primeiros momentos
da fundación do Opus Dei: regnáre
Christum vólumus! , queremos que
Cristo reine.

Hoxe comeza o tempo de advento,
semanas de preparación para a
Natividade do Señor. Ben poden
servirnos estes días -admirando unha
vez máis a bondade e misericordia
do noso Pai Deus, que envía o seu
Fillo ao mundo- para renovar os
nosos desexos de permanecer
abertos, en todo momento, ás luces e
ás palabras de Deus, sobre todo na
lectura e meditación da Sacra
Escritura.

O pórtico destas festas constitúeo a
solemnidade da Inmaculada
Concepción de María: mestra de fe,



esperanza nosa e exemplo
marabilloso de como se pode amar a
Deus e ao próximo por Deus, co
corazón, coa mente e cos sentidos
plenamente inmersos no Señor.
Esmerémonos na preparación desta
solemnidade, xa tan próxima,
acudindo con moito agarimo filial á
nosa Nai do Ceo.

Nesta oración deamos máis amplo
espazo a pedir pola Igrexa e polo
Papa, polos seus colaboradores, polas
miñas intencións, por todas as
necesidades espirituais e materiais
das mulleres e dos homes do noso
tempo. Que nunca nos deixen
indiferentes -grazas a deus, estou
seguro de que iso non sucede- as
dificultades materiais e espirituais -
ás veces, verdadeiras traxedias- que
afectan a tantas persoas no mundo
enteiro.

Son varios os aniversarios da Obra
durante este mes; entre outros, a



erección do Colexio Romano de Santa
María, en 1953. Agradezamos a Deus
todas as efemérides da historia da
Obra.

Con todo agarimo, bendívos

o voso Pai

+ Xavier

Roma, 1 de decembro de 2013.

[1] Lc 17, 5.

[2] Rm 10, 17.

[3] Jn 1, 9.

[4] Papa Francisco, Litt. enc. Lumen
fídei, 29-VI-2013, n. 4.

[5] Ibid ., n. 17.

[6] San Xosemaría, Camiño , n. 267.

[7] Papa Francisco, Litt. enc. Lumen
fídei , 29-VI-2013, n. 46.



[8] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 17-II-1974.

[9] Papa Francisco, Litt. enc. Lumen
fídei, 29-VI-2013, n. 18.

[10] San Xosemaría, Notas dunha
meditación, 26-VII-1937.

[11] Is 59, 1.

[12] Sal 103 (104) 10 (Vg).

[13] 1 Jn 5, 4.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/carta-do-prelado-
decembro-2013/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-decembro-2013/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-decembro-2013/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-decembro-2013/

	Carta do Prelado (decembro 2013)

