
opusdei.org

Carta do Prelado
(decembro 2011)

Na carta de decembro, o
Prelado exhorta a preparar o
nacemento do Señor vivindo
ben o Advento e a festa da
Inmaculada.

08-12-2011

Queridísimos: ¡que Xesús me garde
ás miñas fillas e aos meus fillos!

Entramos no Advento, que nos trae
unha chamada a renovar a nosa
esperanza: non unha esperanza
efémera, pasaxeira, senón unha



confianza segura, porque provén de
Deus. Esta expectativa gozosa, tan
característica das semanas que
preceden ao Nadal, é a actitude
fundamental do cristián que desexa
vivir con froito o renovado encontro
con Aquel que vén pór a súa morada
entre nós: Xesucristo, o Fillo de Deus
feito home [1] .

O domingo pasado, na primeira
lectura da Misa, liamos unhas
palabras de Isaías, doído ante a
situación do pobo elixido. Aqueles
homes e mulleres endureceran os
seus corazóns e apartáronse de Deus,
e o profeta diríxese ao Señor
pedíndolle que os converta: vólveche,
por amor aos teus servos, ás tribos da
túa herdade (...). Oxalá rasgaras os
ceos e baixases. Diante túa
estremeceríanse as montañas [2] .
Este clamor, dunha forma ou outra,
resoa con frecuencia ao longo destas
semanas; e tamén nós, atentos á voz
da Igrexa, repetimos con sinceridade:



veni, Domine, et noli tardare. Relaxa
facinora plebi tuæ [3] ; ven, Señor, e
non tardes; desata as duras cargas
que pesan sobre o teu pobo. A
liturxia asegúranos: pronto chegará o
Señor que domina os pobos, e será
chamado Emmanuel, é dicir, Deus
connosco [4] . E así é: o Señor vén
para reducir á impotencia a obra
do mal e todo o que aínda pode
manternos afastados de Deus, para
devolvernos ao antigo esplendor e
á primitiva paternidade [5] .

¿Cantas veces invocamos xa, co
corazón ou cos beizos: veni, Domine
Iesu [6] ? Paladeemos esa frase da
Escritura, que a liturxia aplica á
expectación do nacemento de Cristo :
destilade, ceos, o rocío, e que as nubes
chovan ao xusto; que a terra se abra e
faga xerminar ao Salvador [7] . O
firmamento se rasgó fai vinte séculos
para a chegada do Redentor ao
mundo, e constantemente sucede
cada día, cando Xesús achégasenos



coa súa presenza sacramental na
Sacra Eucaristía. A cada unha, a cada
un, corresponde, por tanto, abrir o
corazón, para que se empape dese
rocío divino que quere volvernos
eficaces. Por iso, a mellor maneira de
prepararnos para a vinda espiritual
de Xesucristo no Nadal próximo,
consiste en dispor ben as nosas
almas e os nosos corpos para
recibirlle con novo fervor cada día
na Santa Comunión. ¿Como vas
debullando estas xornadas? ¿Como
desexas que a humanidade acolla ao
Señor? ¿Aproveitas as luces e os
adornos das rúas, para pedir que
Deus teña a resposta que se merece
das súas criaturas?

O noso Pai impulsábanos a
aproveitar estas semanas para 
construír co corazón un Belén
para o noso Deus. ¿Acordádesvos
de cando erades pequenos? Con
que ilusión sabíamos preparar o
Nacemento, coas súas montañas



de cortiza, as súas casas
minúsculas, e todas esas figurillas
ao redor do pesebre onde Deus
quixo nacer ! [8] . E detíñase nunha
consideración que se pode aplicar a
todos os fieis: sei ben que, canto
máis tempo pasa, por aquilo de
que o Opus Dei é para cristiáns
adultos que por amor de Deus
sábense facer nenos, as miñas
fillas e os meus fillos van sendo
cada día máis pequenos. Con
maior ilusión, pois, que nos nosos
anos de infancia, preparariamos o
portal de Belén na intimidade da
nosa alma [9] .

Ao meditar no acontecemento
extraordinario que conmemoramos,
o Papa convida a pensar que o
cumprimento da palabra que dá
comezo na noite de Belén é, á vez,
inmensamente máis grande e -
desde o punto de vista do mundo-
máis humilde que o que a palabra
profética permitía intuir [10] .



Isaías e todos os profetas só
atisbaron o que sucedería no Nadal.
O cumprimento daquela palabra
garda unha forza máis grande,
inconmensurable, porque, coa
encarnación e o nacemento do Verbo
, quedou superada a distancia
infinita entre Deus e o home. Divos
non soamente inclinouse cara
abaixo, como din os Salmos:
"descendeu" realmente, entrou no
mundo, facéndose un de nós para
atraernos a todos a sí [11] . Por
outra banda, todo desenvolveuse coa
máis profunda humildade: ese Deus
sapientísimo, todopoderoso e eterno,
ofrécesenos como neno
recentemente nado, inerme,
necesitado duns brazos humanos que
lle dean abrigo e duns corazóns que
lle amen de verdade. Como María e
José na noite de Belén, así habemos
de comportarnos nós no silencio da
oración, da nosa presenza de Deus na
xornada e ao recibirlle
sacramentalmente na Eucaristía. O



mesmo feito de pór o belén nos nosos
fogares expresa a nosa espera, que
Divos achégase a nós (...), pero
tamén é expresión da acción de
grazas a Aquel que decidiu
compartir a nosa condición
humana na pobreza e na sinxeleza
[12] .

Estamos tamén preparando a festa
da Inmaculada, xa inminente. O noso
corazón de fillos énchese de gozo
especialmente nesta solemnidade,
porque na Virxe Santísima vemos
reflectidas a grandeza e a humildade
con que o seu Fillo baixou á terra.
Grandeza de María, a Purísima, a
Toda Santa, a criatura máis excelsa.
Tan grande é a súa dignidade, que o
pobo cristián aclámaa dicindo: máis
que Ti, ¡só Deus! E humildade suma
da Virxe nazarena, pois sendo elixida
desde a eternidade para ser Nai de
Deus, considérase e chámase a si
mesma escrava do Señor. ¡Cantas
leccións, fillas e fillos meus, temos



que aprender con continuidade da
nosa Nai, e concretamente agora, nos
días que preceden á súa festa!
Pidámoslle que non as esquezamos,
que as poñamos en práctica.

Vénme á memoria que, xustamente
nestes días de 1931 -transcorreron
oitenta anos-, san Xosemaría
redactou unhas consideracións sobre
os misterios do Rosario, que desde
entón axudaron a innumerables
persoas a meterse por camiños de
contemplación. Suxírovos que, nestas
datas, esforcédesvos por cumprir con
máis pausa e atención esta devoción
mariana. Nunha ocasión,
respondendo a unha pregunta, o
noso Pai explicaba: o Rosario é
unha oración moi grata a María
Santísima, que está enraizada na
vida dos católicos desde hai
moitos séculos. Á vez, é unha
meditación dos misterios da vida
do Señor e da súa Nai. Por tanto,
recoméndoo con todo o meu



corazón, tamén como unha
oración que pode facerse en
familia, aínda que non debedes
obrigar aos vosos fillos pequenos
a rezalo (...). Se queren vir cos
demais, que veñan; se non,
deixádeos estar, que xa virán. Ten
que ser algo voluntario [13] .

Polo seu gran respecto á liberdade
das almas, o noso Fundador engadía
que nisto -como en todas as prácticas
de piedade- cada un debe seguir o
seu propio camiño. E agregaba: 
aconsellei un modo de rezalo, pero
a ninguén lle digo que esta ha de
ser necesariamente a súa maneira
concreta de facelo, porque pode
haber outro mil formas diversas.
As almas, aínda que son similares,
teñen cada unha o seu propio
camiño. Segue o que queiras, no
rezo do Rosario e en todo o
demais. Procura, se interésache,
meditar un pouquiño as oracións
que compoñen o Rosario, e que



foron postas pola Igrexa. Reza
tranquilamente o Noso Pai e as
Avemarías. Se te distraes, volve
como poidas. E se che distraíches
todo o tempo, rezáchelo tamén:
estiveches facendo unha gran
serenata en honra da Nai de Deus
[14] .

Durante o Advento, vólvensenos
presentes, con viveza, os misterios
gozosos do Rosario; sobre todo na
última semana, cando a liturxia
intensifica a preparación inmediata
para o Nadal. Esmerémonos en
contemplalos con especial empeño.
Para axudarme e axudarvos,
transcríbovos un dos comentarios do
noso Pai a estas escenas.

Lembrade os misterios gozosos:
admirámonos daquela humildade
de Xesús, que semetipsum
exinanivit formam servi accipiens
: que se anonadó a Si mesmo
tomando forma de servo, tomando



carne como a nosa. Sen o pecado,
pero igual á nosa. Humildade que
lle fai estar, como os demais, o
tempo necesario no seo da Nai.
Contemplamos á Nai, que se
humilla e vai polas montañas de
Xudea a ver á súa curmá, Santa
Isabel. Contemplamos..., e
conmóvenos, aquela escena
encantadora onde se compón o
Magnificat . Logo nace Xesús:
como nós, só que con maior
pobreza: fóra da súa casa, nun
recuncho. Non erat eis locus in
diversorio : non houbo para eles
lugar na pousada. Sendo da
estirpe real de David, o Señor
quixo nacer pobre e vivir pobre. E
cando fai que os evanxelistas,
inspirados polo Espírito Santo,
conten a historia dos antepasados
de Xesús, no relato aparecen
unhas cantas mulleres, que non
son precisamente un modelo de
virtudes; algunha delas, nin moito
menos. Para que teñamos nós



amor e comprensión e, a través de
Xesús, saibamos desculpar ás
xentes. A continuación vemos
como a Santísima Virxe vai ao
Templo a purificarse: cando máis
pura que Ela, só é Deus. ¡Modelo de
humildade! E nós, cheos de
soberbia... Ao final, despois destas
escenas de humildade,
desbórdasenos a alma en
xenerosidade, para ocuparnos das
cousas de Deus, como fixo o Neno -
cando o atopan no Templo, despois
de buscarlle tres días-, que ese é o
tema do último misterio: ¿non
sabedes que téñome que ocupar
nas cousas do meu Pai do Ceo?
[15] .

A novena da Inmaculada constitúe
unha mostra de agarimo filial á nosa
Señora. Con todo, non esquezamos
que é moito máis importante o que
recibimos de María, respecto do
que lle ofrecemos. A Virxe, en
efecto, dános unha mensaxe



destinada a cada un de nós (...). ¿E
que nos di María? Fálanos coa
Palabra de Deus, que se fixo carne
no seu seo. A súa "mensaxe" non é
outro senón Xesús, que é toda a
súa vida. Grazas a El e por El,
María é a Inmaculada. E como o
Fillo de Deus fíxose home por nós,
tamén Ela, a súa Nai, foi
preservada do pecado por nós, por
todos, como anticipación da
salvación de Deus para cada home
[16] .

Deste xeito, ao percorrer con
intensidade, persoalmente, a novena
da Inmaculada, preparámonos moi
ben para o Nadal. Ademais -e a
experiencia demóstrao amplamente-
ofrécenos unha ocasión máis de
realizar un constante apostolado
persoal. A Virxe sempre atrae ás
almas e condúceas a Xesús. Tratemos
de unir sólidamente estes dous
aspectos -trato coa nosa Señora e
afán apostólico-, agora e ao longo de



toda a nosa existencia. Meditemos
unhas palabras do noso Pai, que
conteñen unha forza extraordinaria
e supoñen un desafío para a nosa
resposta cotiá. O mundo é como
unha gran boca sedienta, con sede
de Cristo, e nós, os cristiáns,
somos a auga que ten que apagar
a súa sede. Espéranos. O día de
mañá, ¿onde estarás para prender
ese lume e ese amor de Cristo? Se
non tes agora fame de
proselitismo, malo sinal. Somos
lodo da terra, pero -nas mans do
Divino Mestre- daremos luz aos
ollos dos homes, que están cegos e
non ven o resplandor da verdade
[17] .

No mes que acaba de transcorrer,
comezouse o labor apostólica estable
da Prelatura en Sri Lanka. Demos
moitas grazas a deus porque, o
mesmo día da chegada dos vosos
irmáns, púidose quedar reservado o
Santísimo Sacramento no oratorio do



novo Centro: ¡un Sagrario máis nesas
terras inmensas de Asia! Á Virxe
Inmaculada encomendo estes
comezos e a expansión apostólica
que, coa súa intercesión, tratamos de
levar a cabo en tantos lugares.

Fillas e fillos: as almas espérannos,
espéranche. Vivamos con ansias de
amar, cada día, o Sacrificio do
Calvario. En 1937, o noso Pai puido
celebrar por primeira vez a Santa
Misa con todos os ornamentos, o 3 de
decembro, tras os meses de
persecución relixiosa en España.
Escoiteille mencionar con
grandísimo agradecemento todas as
facilidades que lle deu o sacerdote de
Andorra, a quen encomendou ao
Señor cotidianamente.

Seguide rezando pola Persoa e
intencións do Papa, polos seus
colaboradores no goberno da Igrexa,
polos froitos espirituais da súa
recente viaxe a África. E non vos



esquezades de unirvos ás miñas
peticións ao Señor, que -como tantas
veces díxenvos- son moitas e
encamiñadas a dar a Deus toda a
gloria.

Con todo agarimo, bendícevos

o voso Pai

+ Xavier

Roma, 1 de decembro de 2011.

[1] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 22-XII-2010.

[2] Misal Romano, Domingo I de
Advento, Primeira lectura (B) ( Is 63,
17-19).

[3] Liturxia das Horas, Domingo I de
Advento , Ad Nonam, Responsorio
breve.

[4] Misal Romano, 21 de decembro, 
Antífona de entrada (cfr. Is 7, 14; 8,
10).



[5] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 22-XII-2010.

[6] Ap 22, 20.

[7] Misal Romano, Domingo IV de
Advento, Antífona de entrada ( Is 45,
8).

[8] San Xosemaría, Notas dunha
meditación, 25-XII-1973.

[9] Ibid .

[10] Bieito XVI, Homilía na
Natividade do Señor, 24-XII-2010.

[11] Ibid .

[12] Bieito XVI, Discurso na audiencia
xeral, 22-XII-2010.

[13] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 17-XI-1972.

[14] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 9-X-1972.



[15] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 16-XI-1967.

[16] Bieito XVI, Discurso ante a imaxe
da Inmaculada, 8-XII-2010.

[17] San Xosemaría, Notas dunha
meditación, 24-X-1942.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/carta-do-prelado-
decembro-2011/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-decembro-2011/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-decembro-2011/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-decembro-2011/

	Carta do Prelado (decembro 2011)

