
opusdei.org

Carta do Prelado
(decembro 2010)

Mons. Javier Echevarría suxire
preparar o Nadal buscando a
Graza nos sacramentos e lendo
e meditando con frecuencia a
Palabra de Deus. Na carta cita a
súa viaxe a Santiago de
Compostela.

23-12-2010

Queridísimos: ¡ que Xesús me garde
ás miñas fillas e aos meus fillos!

Con inmensa alegría recordo o gozo
con que San Xosemaría repetía,



durante o tempo de Advento, as
palabras da liturxia: Dominus prope
est [1] !. Esperaba con présa e
agradecemento a solemnidade que
conmemora a chegada do Salvador á
terra.

Comezamos estas semanas, que nos
axudan a prepararnos para o Nadal e
as demais festas en torno ao
nacemento do Señor. Penso que se
nos virán á boca as palabras do
profeta Isaías, que se recollen na
Misa do primeiro Domingo: sucederá
nos últimos días que o monte do
Templo do Señor se afirmará no
cumio dos montes, se alzará sobre os
outeiros, e afluirán a el todas as
nacións [2]. E renderémonos ante a
bondade do Ceo, ao ver como se
cumpriu esta profecía cando o Verbo
divino tomou carne no seo virxinal
de María Santísima por obra do
Espírito Santo. Coa súa encarnación
redentora, e especialmente polo
misterio pascual da súa morte e a súa



resurrección, o Señor trouxo a paz á
terra, como anunciaron os anxos no
primeiro Nadal. Aínda que esa paz
non se manifeste aínda plenamente -
pois o designio divino contempla que
só ao final dos tempos Deus será todo
en todas as cousas[3]-, xa fixo
desaparecer o muro que se alzaba
entre os homes e Deus, a causa do
pecado orixinal e dos nosos pecados
persoais[4]. Ademais, Xesucristo
quere que os cristiáns colaboremos
diariamente na implantación da súa
paz nos corazóns, chegándonos ata o
último canto da sociedade.

O Papa comentaba, hai algúns anos,
que «os Pais da Igrexa, na súa
tradución grega do Antigo
Testamento, usaron unhas palabras
do profeta Isaías que tamén cita
Pablo para mostrar como os novos
camiños de Deus foron
preanunciados xa no Antigo
Testamento. Alí líase: "Deus cumpriu
a súa palabra e abreviouna"(Is10,

https://opusdei.org/art.php?p=15203


23;Rm 9, 28) (...). O Fillo mesmo é a
Palabra, o Logos; a Palabra eterna
fíxose pequena, tan pequena como
para estar nun presebe. Fíxose neno
para que a Palabra estea ao noso
alcance [5]. E engade o Santo Padre,
na súa recente Exhortación
apostólica: agora, a Palabra non só se
pode oír, non só ten unha voz, senón
que ten un rostro que podemos ver:
Jesús de Nazaret [6]».

Prosigamos, pois, con seguridade e
grande contento, o noso camiño
cristián. «O Nadal recórdanos que o
Señor é o principio e o fin e o
centro da creación: no principio
era o Verbo, e o Verbo estaba en
Deus, e o Verbo era Deus (Xoan 1,
1). É Cristo, fillas e fillos meus, o
que atrae a todas as criaturas: por
Él foron creadas todas as cousas,
e sen Él non se fixo cousa
ningunha, de cantas foron feitas
(Xoan 1, 3). E ao encarnarse, vindo
a vivir entre nós (cfr. Xoan 1, 14),



demostrounos que non estamos na
vida para buscar unha felicidade
temporal, pasaxeira. Estamos para
alcanzar a bienaventuranza
eterna, seguindo as súas pisadas. E
isto só o lograremos aprendendo
de É l[7]».

Fomos revestidos de Cristo no
Bautismo. Para conformarnos máis e
máis a Él, o Señor deixounos os
demais sacramentos, especialmente a
Penitencia e a Eucaristía.
Recibíndoos con frecuencia e coas
disposicións debidas, o noso parecido
con Jesús refórzase, facémonos
mellores fillos de Deus. O Espírito
Santo realiza esa tarefa nas almas,
contando coa nosa colaboración
persoal. E parte desa colaboración
concrétase en ler asiduamente a
Palabra de Deus, que é vivo e eficaz, e
máis cortante que unha espada de
dobre fío: entra ata a división da alma
e do espírito, das articulacións e da
medula, e descobre os sentimentos e



pensamentos do corazón [8]. De aí o
consello do noso Padre: «Habemos
de reproducir, na nosa, a vida de
Cristo, coñecendo a Cristo: a forza
de ler a Sagrada Escritura e de
meditala, a forza de facer
oración»[9]. Empeñémonos, nas
próximas festas, por «entender as
leccións que nos dá Jesús xa dende
Neno, dende que está acabado de
nacer, dende que os seus ollos
abriron a esta bendita terra dos
homes»[10]. Ponderemos con
frecuencia: ¿con que afán de
santidade me achego ás fontes da
graza? ¿Busco o modo de ser puntual
na recepción dos sacramentos,
querendo adquirir a limpeza de alma
e o ton sobrenatural que Deus espera
de min?

A recente Exhortación apostólica do
Santo Padre, Verbum Domini, destaca
a importancia da Sagrada Escritura
na vida e misión da Igrexa, e na
existencia persoal de cada cristián.



Alí, Benedicto XVI recorda os
estudosos da Sagrada Escritura, e a
todos, unha afirmación fundamental:
«O lugar orixinario da interpretación
escriturística é a vida da Igrexa» [11].
Só no seo da Igrexa, en continuidade
coa Tradición viva e baixo a guía do
Maxisterio instituído por Cristo, se
pode entender axeitadamente o que
o Espírito Santo quixo comunicarnos
para a nosa salvación, por medio dos
escritores inspirados, servíndose de
palabras humanas. É dicir,
unicamente na fe e dende a fe é
posible comprender con hondura e
exactitude, sen perigo de errar, o que
Deus nos revelou en orde á nosa
participación na mesma Vida divina.
O estudio científico da Sagrada
Escritura precísase para facer unha
boa esexese, pero igualmente
necesaria -e en maior grao- resulta a
plena identificación coa fe proposta
polo Maxisterio da Igrexa. Por iso,
«unha auténtica interpretación da
Biblia ha de concordar sempre

https://opusdei.org/ssec.php?a=3553


harmonicamente coa fe da Igrexa
católica» [12].

Para comprender ben a Palabra de
Deus, ademais de avivar a fe,
esforcémonos por ler e meditar a
Biblia no clima espiritual en que foi
escrita. Por iso resulta necesario que,
ao repasar con detemento o Evanxeo
e os demais libros inspirados,
fomentemos unha actitude persoal
de escoita. A Sagrada Escritura, sobre
todo cando é proclamada no seo da
celebración litúrxica, cobra sempre
actualidade, transmite a novidade
das cousas de Deus á persoa concreta
que a oe con atención e desexa
asimilala. As súas palabras, como
escribe San Josemaría, son «luces do
Paráclito, que fala con voces
humanas para que a nosa
intelixencia saiba e contemple,
para que a vontade se robusteza e
a acción se cumpra. Porque somos
un só pobo que confesa unha soa
fe, un Credo; un pobo congregado



na unidade do Padre, do Fillo e do
Espírito Santo» [13].

De modo análogo, tamén na lectura
persoal da Biblia -sobre todo, do
Evanxeo- resoa a voz de Deus, que
habemos de esforzarnos por aplicar
á nosa situación concreta. Se nos
afanamos por coidar a atención -
unha atención filial- na lectura dos
textos sagrados, esa actividade
transformarase verdadeiramente en
oración. «Ao abrir o Santo
Evangelio -escribiu o noso Padre-,
pensa que o que alí se narra -obras
e ditos de Cristo- non só has de
sabelo, senón que has o de vivir.
Todo, cada punto relatado,
recolleuse, detalle a detalle, para
que o encarnes nas circunstancias
concretas da túa existencia. »-El
Señor chamounos aos católicos
para que lle sigamos de preto e,
nese Texto Santo, atopas a Vida de
Xesús; pero, ademais, debes atopar
a túa propia vida. »Aprenderás a



preguntar ti tamén, como o
Apóstolo, cheo de amor: "Señor,
¿que queres que eu faga? "... -¡La
Vontade de Deus!, oes na túa alma
de modo terminante. »Pues, toma o
Evanxeo a diario, e leo e vive o
como norma concreta. -Así
procederon os santos» [14].

No documento que
recordei,Benedicto XVI dedica varios
parágrafos a expoñer como a vida
dos santos ofrece unha grande axuda
para penetrar con maior
profundidade no sentido da
Escritura. San Gregorio Magno -o
Papa recólleo na Exhortación
apostólica- asegurou que «viva lectio
est vita bonorum [15]», que a vida dos
santos é unha lección moi viva, moi
fonda. «A interpretación máis
profunda da Escritura provén
precisamente dos que se deixaron
plasmar pola Palabra de Deus a
través da escoita, a lectura e a
meditación asidua (...). Non é unha

https://opusdei.org/ssec.php?a=3553


casualidade -prosegue o Santo Padre-
que as grandes espiritualidades que
marcaron a historia da Igrexa
xurdiran dunha explícita referencia
á Escritura»[16].

Despois de afirmar que «cada santo é
como un raio de luz que salgue da
Palabra de Deus» [17], o Santo Padre
menciona varios santos e santas que
achegaron luces novas, sacadas do
Evanxeo, á vida da Igrexa; e mostra
como un deses raios se manifesta «en
San Josemaría Escrivá e a súa
predicación sobre a chamada
universal á santidade [18]». Estas
palabras enchéronnos -como é
natural- de moita alegría, ao tempo
que nos traen á alma unha chamada
ao noso sentido de responsabilidade,
para sacar máis proveito das
ensinanzas do noso Padre e difundir
máis aínda a súa mensaxe, amando
así máis a Deus e a Igrexa.



Sigamos, pois, os repetidos convites
de San Xosemaría a servirnos con
frecuencia dos textos da Biblia para
alimentar os nosos anacos de oración
e contemplar as escenas da vida de
Cristo, meténdonos no Evanxeo
«como un personaxe máis». Os
textos litúrxicos da Misa, tanto no
Advento coma no Nadal,
impulsarannos fortemente a crecer
en familiaridade coa Palabra de Deus
e a aumentar a nosa intimidade con
Xesús, María e Xosé. Entremos con
decisión nas súas vidas
acompañando os tres de todo
corazón.

«Toda a vida do Señor me
namora», escribiu o noso Pai. «Teño,
ademais, unha debilidade
particular polos seus trinta anos
de existencia oculta en Belén, en
Exipto e en Nazaret. Ese tempo -
longo-, do que apenas se fala no
Evanxeo, aparece desprovisto de
significado propio aos ollos de



quen o considera con
superficialidade. E, non obstante,
sempre sostiven que ese silencio
sobre a biografía do Mestre é ben
elocuente, e encerra leccións de
marabilla para os cristiáns. Foron
anos intensos de traballo e de
oración, nos que Xesucristo levou
unha vida corrente -como a nosa,
se queremos-, divina e humana á
vez; naquel sinxelo e ignorado
taller de artesán, como despois
ante a multitude, todo o cumpriu á
perfección» [19].

Un consello gustaríame suxerirvos,
tomando ocasión desas palabras do
Papa a propósito de San Xosemaría:
aumentade -aumentemos todos- o
afán de coñecer a fondo os
comentarios do noso Padre á Sagrada
Escritura. Aprenderemos así a
movernos con maior soltura no mar
profundo da Revelación, e saberemos
descubrir tamén o sentido espiritual
que se esconde nas palabras do texto

https://opusdei.org/art.php?p=15203


sacro: o que o Espírito Santo desexa
transmitirnos, aquí e agora, a cada
unha e a cada un de nós. Con esta
perspectiva invítovos a reler un
punto de Forxa: «Aquæ multæ non
potuerunt exstinguere caritatem!"
-a turbulencia das augas non puido
extinguir o lume da caridade. -
Ofrézoche dúas interpretacións
destas palabras da Escritura Santa.
-Unha, que a multitude dos teus
pecados pasados -a ti, que estás
ben arrepentido- non che apartará
do Amor do noso Deus; e outra»,
que as augas da incomprensión,
das contradicións, que quizais
padezas, non deberán interromper
o teu labor apostólico» [20].

Nos días pasados fixen unha rápida
viaxe a Fátima e a Santiago de
Compostela, seguindo as pegadas do
noso Fundador. Coñecedes que o
Santuario de Fátima o atraía
especialmente; alí, como vos
comentei outras veces, acudiu San



Xosemaría con frecuencia para
confiar á Virxe as súas intencións,
convencido de que a oración de
María é sempre atendida polo Señor.
Tamén fun a Santiago de Compostela,
recordando a peregrinación do noso
Fundador ao sepulcro do Apóstolo,
en 1938, que tamén foi un ano
xubilar, e uníndome á oración de 
Benedicto XVI nese lugar, poucos
días antes. Nos dous sitios sentinme
apoiado por todos -como pedín, antes
de saír, ás vosas irmás e aos vosos
irmáns de Roma-, para que o Señor
nos conceda todo o que lle
suplicamos. Recei pola Igrexa, polo
Papa, polos fieis -cada muller, cada
home- do Opus Dei. Acudamos
sempre a Jesús por medio de María,
con fe e perseveranza, nunha
oración de unidade coa Igrexa e coa
humanidade enteira.

Con todo cariño, vos bendice

o voso Pai

https://opusdei.org/ssec.php?a=3553


+ Javier

Roma, 1 de decembro de 2010.

-------------------------

[1] Misal Romano, Domingo III de
Adviento, Antífona de entrada (Flp 4,
5).

[2] Misal Romano, Domingo I de
Adviento, Primeira lectura (A) (Is 2,
2).

[3] 1 Cor 15, 28.

[4] Cfr. Ef 2, 14.

[5] Benedicto XVI, Homilía naMisa de
Noiteboa, 24-XII-2006.

[6] Benedicto XVI, Exhort. apost. 
Verbum Domini, 30-IX-2010, n. 12.

[7] San Xosemaría, Notas dunha
meditación, 25-XII-1972.

[8] Hb 4, 12.



[9] San Xosemaría, Es Cristo que
pasa, n. 14.

[10] Ibid.

[11] Benedicto XVI, Exhort. apost. 
Verbum Domini, 30-IX-2010, n. 29.

[12] Ibid., n. 30.

[13] San Xosemaría, Es Cristo que
pasa, n. 89; citando a San Cipriano, 
De dominica oratione, 23 (PL 4, 553).

[14] San Josemaría, Forja, n. 754.

[15] San Gregorio Magno, Moralia in
Job XXIV, 8, 16 (PL 76, 295).

[16] Benedicto XVI, Exhort. apost. 
Verbum Domini, 30-IX-2010, n. 48.

[17] Ibid.

[18] Ibid.

[19] San Xosemaría, Amigos de Dios,
n. 56.



[20] San Xosemaría, Forja, n. 655.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/carta-do-prelado-
decembro-2010/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-decembro-2010/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-decembro-2010/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-decembro-2010/

	Carta do Prelado (decembro 2010)

