
opusdei.org

Carta do Prelado
(agosto de 2016)

"A nosa Nai convídanos a loitar
para corresponder a Deus con
alegría e xenerosidade total", di
o Prelado na súa carta de
agosto, onde tamén comenta
unha obra de misericordia
espiritual: sufrir con paciencia
os defectos do próximo.

12-10-2016

Queridísimos: que Xesús gárdeme ás
miñas fillas e aos meus fillos!



O 15 de agosto de 2007, Bieito XVI,
mencionando a Antífona de entrada
da Santa Misa -apareceuse no Ceo
unha muller vestida de sol, coa lúa
baixo os seus pés e unha coroa de
doce estrelas sobre a súa cabeza [1]-,
comentaba que esa muller «é María,
que vive totalmente en Deus,
rodeada e vestida de sol, é dicir, de
Deus (...). Está coroada por doce
estrelas, é dicir, polas doce tribos de
Israel, por todo o pobo de Deus, por
toda a comuñón dos santos, e ten
baixo os seus pés a lúa, imaxe da
morte e da mortalidade (...). Así, na
gloria, superando a morte, dinos:
ánimo, ao final vence o amor! Na
miña vida dixen: -velaquí a escrava
do Señor!-. Na miña vida
entregueime a Deus e ao próximo. E
esta vida de servizo chega agora á
vida verdadeira» [2]. Este enxalzar á
Virxe trae á memoria a fe con que
san Xosemaría, desde 1951, repetiu 
Cor Mariæ dulcissimum, iter para
tutum, acolléndose á súa intercesión.



Sete días despois, na festa de Santa
María Reina, a liturxia presenta á
nosa Señora á dereita de Cristo,
enjoyada con ouro, vestida de perlas e
brocado [3]. Son palabras cheas de
contido que, con todo, non alcanzan
a expresar a grandeza da Nai de
Deus. Enchémonos de admiración ao
contemplar, no quinto misterio
glorioso do Santo Rosario, que, a
María, o Pai, o Fillo e o Espírito
Santo coróana como Emperatriz
que é do Universo. E réndenlle
pleitesía de vasallos os Anxos..., e
os patriarcas e os profetas e os
Apóstolos..., e os mártires e os
confesores e as virxes e todos os
santos..., e todos os pecadores e ti
e eu[4].

A chea de graza desde a súa
Concepción inmaculada, foi crecendo
máis e máis en santidade mediante a
súa entrega plena a Deus, até vir
coroada como Reina de ceos e terra;
unha Raíña do Ceo que é a nosa Nai,



e que nos convida a loitar para
corresponder a Deus, con alegría e
xenerosidade total. Aproveitémonos
da súa poderosa intercesión! e
sigamos o consello do noso Pai: con
atrevemento filial, úneche a esa
festa do Ceo. -Eu, á Nai de Deus e
Nai miña, coróoa coas miñas
miserias purificadas, porque non
teño pedras preciosas nin
virtudes. -Anímache![5].

Á Virxe corresponde o título de
Mestra de todas as virtudes. Que boa
ocasión ofrécenos este mes tan
mariano, dentro do Ano xubilar da
misericordia, para pedirlle que nos
obteña do seu Fillo un aumento
grande desta virtude na nosa
conduta persoal! Acudamos a Santa
María, Trono da Graza e da Gloria, ut
misericordiam consequamur[6],
para alcanzar misericordia nos nosos
quefaceres.



O evanxeo da Misa da Asunción
relata unha escena encantadora da
vida da Virxe: a visitación á súa
curmá santa Isabel. «Estas dúas
mulleres atópanse -dicía o Santo Pai-
e fano con alegría: ese momento é
toda unha festa! Se aprendésemos
este servizo de ir ao encontro dos
demais, como cambiaría o mundo! O
encontro é outro signo cristián. Unha
persoa que di ser cristiá e non é
capaz de ir ao encontro dos demais,
non é totalmente cristiá. Tanto o
servizo como o encontro requiren
saír dun mesmo: saír para servir e
saír para atopar, para abrazar a
outra persoa» [7].

No repaso das obras de misericordia,
detengámonos agora nunha que o 
Catecismo da Igrexa católica enuncia
así: sufrir con paciencia as
adversidades [8], tanto as que
proveñen dos nosos propios límites,
como as que proceden de fóra.
Manteñamos unha plena confianza



na misericordia do Señor que, de
todos os acontecementos, sabe sacar
o ben. A paciencia crece tamén como
un dos froitos máis saborosos da
caridade co próximo. Advertíao san
Pablo no seu magnífico himno a esta
virtude: A caridade é paciente, a
caridade é amable; non é envexosa,
non obra con soberbia, non se jacta,
non é ambiciosa, non busca o seu, non
se irrita, non toma en conta o mal,
non se alegra pola inxustiza,
comprácese na verdade; todo o
aguanta, todo o cre, todo o espera,
todo o leva [9].

A misericordia hanos de conducir a
vivir cara cara aos demais con
paciencia, tamén cando se mostran
inoportunos. Todos arrastramos
defectos, arestas no carácter e, aínda
que non o busquemos
voluntariamente, moitas veces
provocamos rozamentos que feren
aos demais: aos membros da nosa
familia, aos colegas de traballo, aos



amigos, nos momentos de crispación
que poden sobrevir, por exemplo,
nos atascos do tráfico cidadán...
Todas esas ocasións facilítannos
unha oportunidade para facer grata
a vida aos demais, non guiándonos
por un carácter desordenado.

A paciencia impúlsanos a enfocar
sen dramatismos as imperfeccións
dos demais, sen caer na tentación de
botarllo en cara, nin buscar un
desafogo comentándoo con terceiros.
De pouco serviría, por exemplo, calar
ante certos defectos dalgún se
despois puxésemolos en evidencia
cun comentario irónico; ou se o noso
desgusto conducísenos a tratarlle con
frialdade; ou se caésemos en formas
sutís de murmuración, que causan
dano ao que murmura, ao que é
obxecto da murmuración, e ao que a
escoita. Levar con paciencia os
defectos dos demais convídanos a
procurar que esas carencias non nos
condicionen á hora de quererlles:



non se trata de quererlles a pesar
desas limitacións, senón de
quererlles con esas limitacións. É
esta unha graza que podemos pedir
ao Señor: non deternos nin justificar
nosas malas reaccións ante as
diferenzas cos demais que nos
desgustan, porque cada unha, cada
un, posúe sempre moita máis
riqueza, máis bondade que os seus
defectos. Por iso, cando notemos que
o corazón non responde, metámoslo
no corazón do Señor: Cor Iesu
sacratissimum et misericors, doa
nobis pacem! El converterá o noso
corazón de pedra nun corazón de
carne [10].

Imos, pois, a esmerarnos no
cumprimento de todos os nosos
deberes, até dos que parecen
menos importantes; imos
aumentar a nosa paciencia nas
contradicións de cada instante, a
coidar os pequenos detalles.
Habemos de facer máis vigoroso o



noso esforzo por mellorar; para
iso, respondamos a Deus nas
pequenas loitas en que El nos
espera. Por que quedar resentidos
nos rozamentos con caracteres
distintos e opostos, tan propios da
convivencia cotiá? A loitar, a
vencer sobre nós mesmos!; aí é
onde nos agarda Deus[11].

Recibir cun sorriso a quen se nos
achegan cun xesto adusto, ou
responden con palabras desabridas
ao noso interese por eles, revela
modos estupendos de vivir o espírito
de sacrificio. Moitas veces,
aconsellaba o noso Pai, un sorriso é a
mellor mostra de espírito de
penitencia. Xa en Camiño, entre os
exercicios de mortificación que
suxería nos anos de 1930, apuntaba: 
esa palabra acertada, o chiste que
non saíu da túa boca; o sorriso
amable para quen che molesta;
aquel silencio ante a acusación
inxusta; o teu bondadosa



conversación cos cargantes e os
inoportunos; o pasar por alto
cada día, ás persoas que conviven
contigo, un detalle e outro
fastidiosos e impertinentes... Isto,
con perseveranza, si que é sólida
mortificación interior[12].

A Xornada Mundial da Mocidade,
que acaba de concluír en Cracovia,
constitúe outro motivo de dar grazas
a deus, ao Santo Pai Francisco e a
tantas persoas que se prodigaron
xenerosamente na súa organización.
Recemos para que os froitos
apostólicos deses días sexan moi
abundantes e permanentes,
acudindo tamén á intercesión de san
Xoán Paulo II, que precisamente en
Cracovia desenvolveu unha parte
importante do seu servizo á Igrexa e
ao mundo, e en Czestochowa
presidiu unha Xornada da Mocidade,
na que tamén participou o
queridísimo don Álvaro.



Como todos os anos, na solemnidade
da Asunción, viviremos moi unidos
ao noso Pai ao renovar, nos Centros
da Obra, a consagración do Opus Dei
ao Corazón dulcísimo de María.
Meditade as palabras que escribiu
san Josemaría e metede na vosa
oración -como xa facedes as miñas
intencións pola Igrexa, polo Papa,
pola Obra, polos nosos irmáns e
irmás enfermos ou con dificultades
de calquera tipo, para que saiban
sobrenaturalizarlas e unilas á Cruz
do Señor, apoiados todos e todas na
intercesión segura da Nai de Deus e a
nosa Nai.

Con todo agarimo, bendívos

o voso Pai

+ Xavier

Cracovia, 1 de agosto de 2016.



[1] Misal Romano, Asunción da Virxe,
Antífona de entrada (cfr. Ap 12, 1).

[2] Bieito XVI, Homilía, 15-VIII-2007.

[3] Misal Romano, Festa de Santa
María Reina, Antífona de entrada (cfr.
Sal 44 [43] 10).

[4] San Xosemaría, Santo Rosario, V
misterio glorioso.

[5] San Xosemaría, Forxa, n. 285.

[6] Hb 4, 16.

[7] Papa Francisco, Homilía en Santa
Marta, 31-V-2016.

[8] Cfr. Catecismo da Igrexa católica,
n. 2447.

[9] 1 Cor 13, 4-7; Cfr. Papa Francisco,
Exhort. Apost. Amoris Laetitia,
capítulo IV.

[10] Cfr. Ez 11, 19.



[11] San Xosemaría, Notas dunha
meditación, 24-VIN-1937, en Crecer
cara adentro, p. 129 (AGP, biblioteca,
P12).

[12] San Xosemaría, Camiño, n. 173.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/carta-do-prelado-agosto-
de-2016/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-agosto-de-2016/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-agosto-de-2016/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-agosto-de-2016/

	Carta do Prelado (agosto de 2016)

