
opusdei.org

Carta do Prelado
(agosto 2013)

O Prelado agradece ao Señor a
aprobación dos milagres
atribuídos a Xoán Paulo II e a
Mons. Álvaro Do Portillo, e
convida a rezar polos froitos da
JMJ de Río de Janeiro. Logo
comenta o artigo do Credo
sobre a santidade da Igrexa.

05-08-2013

Queridísimos: que Xesús gárdeme ás
miñas fillas e aos meus fillos!



Mencionar o mes de agosto, trae
espontaneamente á cabeza o tesouro
da nosa Nai, porque Ela é o tipo da
Igrexa. Acudamos, moi
particularmente nestas semanas, ao
trato coa Virxe, para que nos obteña
da Trindade unha vida limpa, que
nos facilite o trato coa Verdade en
todo e para todo, que nos faga
mulleres e homes de alma, insisto,
limpa, máis leais a Deus, e así
seremos máis Igrexa, máis Opus Dei.

Escríbovos desde terra "brasileira",
terminada xa a Xornada Mundial da
Mocidade. Foron uns días de gran
intensidade espiritual, moi preto do
Santo Pai, e en compañía dos Bispos,
sacerdotes e millóns de fieis que
foron a Río de Janeiro. Acudín ao
Señor coa vosa oración e o voso
traballo, para que abunden, en nós e
en quen tratamos, os froitos
espirituais e tamén os humanos:
oxalá a semente de Deus, que o
Espírito Santo sementou en tantos



corazóns, madure para ben da Igrexa
e do mundo enteiro.

Foron moitos os dons divinos o mes
pasado. Comezou coa presentación
da encíclica Lumen fídei , coa que o
Papa Francisco completou a triloxía
sobre as virtudes teologais comezada
por Bieito XVI. Convídovos a
meditala pausadamente; para
enchernos de luces na intelixencia e
de mocións na vontade, para
comprometernos con máis ardor na
nova evangelización.

O día 5, data en que foi publicada a
encíclica, deuse tamén a coñecer a
aprobación pontificia do milagre
atribuído á intercesión de don
Álvaro, que abre as portas á súa
beatificación, e tamén do milagre
que permitirá a canonización de
Xoán Paulo II. Encheume de gozo a
singular coincidencia destes dous
actos pontificios na mesma data, que
vexo como manifestación da sintonía



espiritual que existiu entre aquel
gran Pontífice e o meu queridísimo
predecesor á fronte da Obra.

Na encíclica, o Papa lembra que a fe
en Xesucristo e en todo o que El nos
revelou permanece intacta desde os
tempos apostólicos. Como é posible
isto? Como podemos estar seguros
de chegar ao "verdadeiro Xesús" a
través dos séculos? [1] . A resposta a
esta pregunta, que se formulan
moitos dos nosos contemporáneos,
redúcese con total fundamento a
unha: por medio da Igrexa. A Igrexa,
como toda familia, transmite aos
seus fillos o contido da súa
memoria. Como facelo de maneira
que nada se perda e, máis ben,
todo profúndese cada vez máis no
patrimonio da fe? Mediante a
tradición apostólica, conservada
na Igrexa coa asistencia do
Espírito Santo [2] .



Esa transmisión, sempre actual, da
Igrexa contense principalmente nos
Símbolos e tamén noutros
documentos do Maxisterio que
expoñen a doutrina da fe; por iso, ao
longo destes meses, esforzámonos en
profundar no Credo, axudados polo 
Catecismo da Igrexa católica ou o seu 
Compendio , gozosos de que a nosa fe
brille tamén nas vidas dos santos ao
longo do ano litúrxico. O milagre
atribuído á intercesión do
queridísimo don Álvaro, ofrécenos
outro motivo para pór por obra o
espírito do Opus Dei, vello como o
Evanxeo, e como o Evanxeo novo
[3] : a procura da santificación na
vida ordinaria, que Deus confiou a
san Xosemaría para que o plasmase
na súa alma e na de moitas outras
persoas. Apenas se fixo pública a
noticia, suxerinvos que nos
penetremos máis na resposta santa
de don Álvaro: a súa fidelidade a
Deus, á Igrexa e ao Romano Pontífice,
a súa plena identificación co espírito



da Obra, recibido de san Xosemaría,
que continuou transmitíndonos en
toda a súa integridade.

E agora detéñome noutra das notas
características da Igrexa: a
santidade. Bieito XVI, para
axudarnos a gozar desta realidade,
apuntaba que, ao longo deste ano,
«será decisivo volver percorrer a
historia da nosa fe, que contempla o
misterio insondable do entrecruzarse
da santidade e o pecado» [4] .
Reflexionar sobre a santidade da
Igrexa, manifestada na súa doutrina,
nas súas institucións, en tantos fillos
e fillas seus ao longo da historia,
moveranos a unha profunda acción
de grazas ao Deus tres veces Santo,
fonte de toda santidade, a sabernos
metidos na manifestación de amor
da Trindade por nós: como acudimos
a cada Persoa divina? Sentimos a
necesidade de amalas
distinguíndoas?



Ao expor a natureza da Igrexa, o
Concilio Vaticano II destaca tres
aspectos nos que o seu misterio se
expresa con maior propiedade: o
Pobo de Deus, o Corpo místico de
Cristo, o Templo do Espírito Santo; e
desenvólveos amplamente o 
Catecismo da Igrexa católica [5] . En
cada un reverbera a nota da
santidade, que -como as demais
notas- distingue á Igrexa de calquera
agrupación humana.

A denominación de Pobo de Deus
remite ao Antigo Testamento. Yahvé
elixiu a Israel como pobo peculiar
seu, como anuncio e anticipo do
definitivo Pobo de Deus que
Xesucristo ía establecer mediante o
sacrificio da Cruz. Vós sodes liñaxe
escollida, sacerdocio real, nación
santa, pobo adquirido en propiedade,
para que pregoedes as marabillas
daquel que vos chamou das tebras á
súa admirable luz [6] . Gens sancta ,
pobo santo, composto por



criaturas con miserias: esta
aparente contradición marca un
aspecto do misterio da Igrexa. A
Igrexa, que é divina, é tamén
humana, porque está formada por
homes e os homes temos defectos:
omnes hómines terra et cinis (
Ecclo 17, 31), todos somos po e
cinza [7] .

Esta realidade ten que movernos á
contrición, á dor de amor, á
reparación, pero nunca ao desalento
ou ao pesimismo. Non esquezamos
que Xesús mesmo comparou á Igrexa
cun campo no que crecen xuntos o
trigo e a cizaña; cunha rede
barredera que recolle peixes bos e
peixes malos e que, só ao final dos
tempos, farase a separación
definitiva entre uns e outros [8] . Á
vez, consideremos que xa agora, na
terra, o ben é maior que o mal, a
graza máis forte que o pecado, aínda
que a súa acción resulte ás veces
menos visible. Sucede que a



santidade persoal de tantos fieis -
antes e agora- non é algo
aparatoso. Con frecuencia non
recoñecemos á xente común,
corrente e santa, que traballa e
convive no medio de nós. Ante a
mirada terrea, destácanse máis o
pecado e as faltas de fidelidade:
son máis rechamantes [9] . O Señor
quere que as súas fillas e fillos no
Opus Dei, e tantos outros cristiáns,
lembremos a todos os homes e
mulleres que recibiron esa vocación
á santidade, e han de esforzarse
por corresponder á graza e ser
persoalmente santos [10] .

A Igrexa é o Corpo místico de Cristo.
«Durante o transcurso dos tempos o
Señor Xesús forma á súa Igrexa por
medio dos sacramentos, que manan
da súa plenitude. Por estes medios, a
Igrexa fai que os seus membros
participen do misterio da morte e
resurrección de Xesucristo, pola



graza do Espírito Santo, que a
vivifica e móvea» [11] .

A Igrexa «é, pois, santa, aínda que
abarque no seu seo pecadores,
porque non se goza de máis vida que
a da graza; os seus membros, se se
alimentan desta vida, se santifican;
se se apartan, contraen pecados e
manchas da alma que impiden que a
santidade da Igrexa se difunda
radiante (...). A Igrexa dóese e fai
penitencia por aqueles pecados, e ten
o poder de librar destes polo sangue
de Cristo e o don do Espírito Santo» 
[12] .

Ante todo, o corpo remítenos a
unha realidade viva. A Igrexa non
é unha asociación asistencial,
cultural ou política, senón que é un
corpo vivente, que camiña e actúa
na historia. E este corpo ten unha
cabeza, Xesús, que o guía, nútreo e
o sostén (...). Igual que nun corpo é
importante que circule a linfa vital



para que viva, así debemos
permitir que Xesús actúe en nós,
que a súa Palabra nos guíe, que a
súa presenza eucarística nútranos,
anímenos; que o seu amor dea
forza ao noso amar ao próximo. E
isto sempre! Sempre, sempre!
Queridos irmáns e irmás -insistía o
Santo Pai-, permanezamos unidos
a Xesús, orientemos nosa vida
segundo o seu Evanxeo,
alimentémonos coa oración diaria,
a escóita da Palabra de Deus, a
participación nos sacramentos
[13] .

O corpo humano componse da
diversidade de órganos e membros,
cada un coa súa función propia baixo
o goberno da cabeza, para ben de
todo o organismo. Por iso na Igrexa,
por vontade de Deus, existe unha
variedade, unha diversidade de
tarefas e de funcións; non existe a
uniformidade plana, senón a
riqueza dos dons que distribúe o



Espírito Santo. Pero existe a
comuñón e a unidade: todos están
en relación, uns con outros, e todos
concorren a formar un único corpo
vital, profundamente unido a
Cristo [14] . Esta unión con Cristo,
Cabeza invisible da Igrexa, tense que
manifestar necesariamente na forte
unión coa Cabeza visible, o Romano
Pontífice, e cos Bispos en comuñón
coa Sede Apostólica. Recemos cada
día, como fixo san Xosemaría, pola
unidade de todos na Igrexa santa.

Desde antigo dicíase que, no seo do
Corpo místico de Cristo, o Paráclito
cumpre a función da alma no corpo
humano: dálle vida, consérvao na
unidade, fai posible o seu
desenvolvemento hasta alcanzar a
perfección que Deus Pai asignoulle. A
Igrexa non é un armazón de cousas
e de intereses, senón que é o
Templo do Espírito Santo, o
Templo no que Deus actúa, o
Templo no que cada un de nós, co



don do Bautismo, é pedra viva. Isto
dinos que ninguén é inútil na
Igrexa (...). Ninguén é secundario
[15] .

En canto membros do mesmo Corpo
místico, os cristiáns podemos e
debemos axudarnos uns a outros a
alcanzar a santidade, pola Comuñón
dos santos, que confesamos no
Símbolo apostólico. Ademais de
referirse a que todos os fieis
participamos das magnalia Dei, das
riquezas de Deus (a fe, os
sacramentos, os diversos dons
espirituais), «a expresión "Comuñón
dos santos" designa tamén a
comuñón entre as persoas santas ( 
sancti ), é dicir, entre quen pola graza
están unidos a Cristo morto e
resucitado» [16] : os santos do
Paraíso, as almas que se purifican no
Purgatorio, os que combatemos
aínda na terra as batallas da loita
interior. Formamos unha soa familia,
a familia dos fillos de Deus, para



encomio da Santísima Trindade: con
que enteireza coidámola?

A san Xosemaría colmáballe de
consolo a meditación desta verdade
de fe, pola que ningún bautizado
pode sentirse só: nin na súa pelexa
espiritual, nin nas súas dificultades
materiais. Vemos esta seguridade en 
Camiño : Comuñón dos Santos. -
Como cho diría? -Ves o que son as
transfusións de sangue para o
corpo? Pois así vén ser a Comuñón
dos Santos para a alma [17] .
Pouco despois, engade: terás máis
facilidade para cumprir a túa
deber ao pensar na axuda que che
prestan os teus irmáns e na que
deixas de prestarlles, se non es fiel
[18] .

Encher sempre de moito ánimo, fillas
e fillos meus. Aínda que puidésemos
sufrir un tropezo, aínda que en
ocasións sintamos frouxos e sen
forzas na pelexa espiritual, sempre



cabe, coa graza de Deus, renovar a
marcha cara á santidade. Estamos
rodeados dunha multitude de santos,
de persoas fieis ao Señor que
comezan e recomienzan
constantemente na súa vida interior.

Bástanos, por outra banda, alzar os
ollos ao Ceo. E tamén a esta certeza
convídanos a gran solemnidade que
celebraremos o día 15: a Asunción da
Santísima Virxe. Asentados na
intercesión de Xesucristo, que roga
constantemente a Deus Pai por todos
nós [19] , que consolo máis grande,
que amparo máis pleno tráenos a
contemplación da nosa Nai, sempre
interesada na salvación dos cristiáns
e de todos os homes! A Igrexa na
Santísima Virxe chegou xa á
perfección, en virtude da cal non ten
mancha [20] . Nós, todos os fieis,
esforzámonos aínda por vencer nesta
nobre tarefa da santidade,
afastándonos enteiramente do
pecado e, por iso, levantamos os ollos



a María, que resplandece como
modelo de virtudes para toda a
comunidade dos elixidos [21] .
Acudamos, pois, a Ela, en todas as
vicisitudes da Igrexa e nas persoais
de cada un. Nai! -Chámaa forte,
forte. -Escóitache, veche en perigo
quizá, e bríndache, a túa Nai
Santa María, coa graza do seu
Fillo, o consolo do seu colo, a
tenrura das súas caricias: e
atoparasche reconfortado para a
nova loita [22] .

Que este clamor de oración suba ao
Ceo con moita forza, desde toda a
terra, ao renovar a consagración do
Opus Dei ao Corazón dulcísimo e
inmaculado de María, o próximo día
15. Unidos fortemente na oración,
pidamos á bondade divina todas as
grazas que o mundo, a Igrexa e cada
un necesitamos.

Con todo agarimo, bendívos

o voso Pai



+ Xavier

Sitio dá Aroeira, 1 de agosto de 2013.

[1] Papa Francisco, Carta enc. Lumen
fídei, 29-VI-2013, n. 38.

[2] Ibid ., n. 40.

[3] San Xosemaría, Carta 9-I-1932, n.
91.

[4] Benedito XVI, Carta apost. Porta
fídei, 11-X-2011, n. 13.

[5] Cfr. Catecismo da Igrexa católica,
nn. 781-810.

[6] 1 Pe 2, 9.

[7] San Xosemaría, Homilía Lealdade
á Igrexa , 4-VI-1972.

[8] Cfr. Mt 13, 24-30; 47-50.

[9] San Xosemaría, Homilía Lealdade
á Igrexa , 4-VI-1972.

[10] Ibid .



[11] Pablo VI, Solemne profesión de
fe ( Credo do Pobo de Deus) , 30-
VI-1968, n. 19.

[12] Ibid .

[13] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 19-VI-2013.

[14] Ibid .

[15] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 26-VI-2013.

[16] Compendio do Catecismo da
Igrexa católica, n. 195.

[17] San Xosemaría, Camiño , n. 544.

[18] Ibid ., n. 549.

[19] Cfr. Hb 7, 25.

[20] Cfr. Ef 5, 27.

[21] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen géntium, n. 65.

[22] San Xosemaría, Camiño , n. 516.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/carta-do-prelado-
agosto-2013/ (12-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-agosto-2013/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-agosto-2013/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-agosto-2013/

	Carta do Prelado (agosto 2013)

