opusdei.org

Carta do Prelado
(agosto 2013)

O Prelado agradece ao Seifior a
aprobacion dos milagres
atribuidos a Xoan Paulo Il e a
Mons. Alvaro Do Portillo, e
convida a rezar polos froitos da
JM] de Rio de Janeiro. Logo
comenta o artigo do Credo
sobre a santidade da Igrexa.

05-08-2013

Queridisimos: que Xesus gardeme as
mifas fillas e aos meus fillos!



Mencionar o mes de agosto, trae
espontaneamente a cabeza o tesouro
da nosa Nai, porque Ela é o tipo da
Igrexa. Acudamos, moi
particularmente nestas semanas, ao
trato coa Virxe, para que nos obtefia
da Trindade unha vida limpa, que
nos facilite o trato coa Verdade en
todo e para todo, que nos faga
mulleres e homes de alma, insisto,
limpa, mais leais a Deus, e asi
seremos mais Igrexa, mais Opus Dei.

Escribovos desde terra "brasileira”,
terminada xa a Xornada Mundial da
Mocidade. Foron uns dias de gran
intensidade espiritual, moi preto do
Santo Pai, e en compafiia dos Bispos,
sacerdotes e millons de fieis que
foron a Rio de Janeiro. Acudin ao
Sefior coa vosa oracion e 0 voso
traballo, para que abunden, en nés e
en quen tratamos, os froitos
espirituais e tamén os humanos:
oxala a semente de Deus, que o
Espirito Santo sementou en tantos



corazons, madure para ben da Igrexa
e do mundo enteiro.

Foron moitos os dons divinos o mes
pasado. Comezou coa presentacion
da enciclica Lumen fidei , coa que o
Papa Francisco completou a triloxia
sobre as virtudes teologais comezada
por Bieito XVI. Convidovos a
meditala pausadamente; para
enchernos de luces na intelixencia e
de mocions na vontade, para
comprometernos con mais ardor na
nova evangelizacion.

O dia 5, data en que foi publicada a
enciclica, deuse tamén a cofiecer a
aprobacion pontificia do milagre
atribuido & intercesion de don
Alvaro, que abre as portas 4 sua
beatificacion, e tamén do milagre
que permitira a canonizacion de
Xoan Paulo II. Encheume de gozo a
singular coincidencia destes dous
actos pontificios na mesma data, que
vexo como manifestacion da sintonia



espiritual que existiu entre aquel
gran Pontifice e 0 meu queridisimo
predecesor & fronte da Obra.

Na enciclica, o Papa lembra que a fe
en Xesucristo e en todo o que El nos
revelou permanece intacta desde os
tempos apostodlicos. Como é posible
isto? Como podemos estar seguros
de chegar ao "verdadeiro Xesus" a
través dos séculos? [1] . A resposta a
esta pregunta, que se formulan
moitos dos nosos contemporaneos,
reducese con total fundamento a
unha: por medio da Igrexa. A Igrexa,
como toda familia, transmite aos
seus fillos o contido da sua
memoria. Como facelo de maneira
que nada se perda e, mais ben,
todo profundese cada vez mais no
patrimonio da fe? Mediante a
tradicion apostolica, conservada
na Igrexa coa asistencia do
Espirito Santo [2] .



Esa transmision, sempre actual, da
Igrexa contense principalmente nos
Simbolos e tamén noutros
documentos do Maxisterio que
expofien a doutrina da fe; por iso, ao
longo destes meses, esforzamonos en
profundar no Credo, axudados polo
Catecismo da Igrexa catdlica ou o seu
Compendio , gozosos de que a nosa fe
brille tamén nas vidas dos santos ao
longo do ano liturxico. O milagre
atribuido 4 intercesion do
queridisimo don Alvaro, ofrécenos
outro motivo para por por obra o
espirito do Opus Dei, vello como o
Evanxeo, e como o Evanxeo novo
[3] : a procura da santificacion na
vida ordinaria, que Deus confiou a
san Xosemaria para que o plasmase
na sua alma e na de moitas outras
persoas. Apenas se fixo publica a
noticia, suxerinvos que nos
penetremos mais na resposta santa
de don Alvaro: a sua fidelidade a
Deus, 4 Igrexa e ao Romano Pontifice,
a sua plena identificacion co espirito



da Obra, recibido de san Xosemaria,
que continuou transmitindonos en
toda a sua integridade.

E agora detéfiome noutra das notas
caracteristicas da Igrexa: a
santidade. Bieito XVI, para
axudarnos a gozar desta realidade,
apuntaba que, ao longo deste ano,
«serd decisivo volver percorrer a
historia da nosa fe, que contempla o
misterio insondable do entrecruzarse
da santidade e o pecado» [4] .
Reflexionar sobre a santidade da
Igrexa, manifestada na sua doutrina,
nas suas institucions, en tantos fillos
e fillas seus ao longo da historia,
moveranos a unha profunda accidon
de grazas ao Deus tres veces Santo,
fonte de toda santidade, a sabernos
metidos na manifestacion de amor
da Trindade por nos: como acudimos
a cada Persoa divina? Sentimos a
necesidade de amalas
distinguindoas?



Ao expor a natureza da Igrexa, o
Concilio Vaticano II destaca tres
aspectos nos que o seu misterio se
expresa con maior propiedade: o
Pobo de Deus, o Corpo mistico de
Cristo, o Templo do Espirito Santo; e
desenvolveos amplamente o
Catecismo da Igrexa catdlica [5] . En
cada un reverbera a nota da
santidade, que -como as demais
notas- distingue a Igrexa de calquera
agrupacion humana.

A denominacion de Pobo de Deus
remite ao Antigo Testamento. Yahvé
elixiu a Israel como pobo peculiar
seu, como anuncio e anticipo do
definitivo Pobo de Deus que
Xesucristo ia establecer mediante o
sacrificio da Cruz. Vos sodes lifiaxe
escollida, sacerdocio real, nacion
santa, pobo adquirido en propiedade,
para que pregoedes as marabillas
daquel que vos chamou das tebras d
sua admirable luz [6] . Gens sancta,
pobo santo, composto por



criaturas con miserias: esta
aparente contradicion marca un
aspecto do misterio da Igrexa. A
Igrexa, que é divina, é tamén
humana, porque esta formada por
homes e os homes temos defectos:
omnes homines terra et cinis (
Ecclo 17, 31), todos somos po e
cinza [7] .

Esta realidade ten que movernos a
contricion, a dor de amor, a
reparacion, pero nunca ao desalento
ou ao pesimismo. Non esquezamos
que Xesus mesmo comparou a Igrexa
cun campo Nno que crecen xuntos o
trigo e a cizafa; cunha rede
barredera que recolle peixes bos e
peixes malos e que, s6 ao final dos
tempos, farase a separacion
definitiva entre uns e outros [8] . A
vez, consideremos que Xa agora, na
terra, o ben é maior que o mal, a
graza mais forte que o pecado, ainda
que a sua accion resulte as veces
menos visible. Sucede que a



santidade persoal de tantos fieis -
antes e agora- non é algo
aparatoso. Con frecuencia non
recofiecemos a xente comiun,
corrente e santa, que traballa e
convive no medio de nos. Ante a
mirada terrea, destacanse mais o
pecado e as faltas de fidelidade:
son mais rechamantes [9] . O Sefior
quere que as suas fillas e fillos no
Opus Dej, e tantos outros cristians,
lembremos a todos os homes e
mulleres que recibiron esa vocacion
a santidade, e han de esforzarse
por corresponder a graza e ser
persoalmente santos [10] .

A Igrexa é o Corpo mistico de Cristo.
«Durante o transcurso dos tempos o
Sefior Xesus forma & sua Igrexa por
medio dos sacramentos, que manan
da sua plenitude. Por estes medios, a
Igrexa fai que os seus membros
participen do misterio da morte e
resurreccion de Xesucristo, pola



graza do Espirito Santo, que a
vivifica e mévea» [11] .

A Igrexa «é, pois, santa, ainda que
abarque no seu seo pecadores,
porque non se goza de mais vida que
a da graza; os seus membros, se se
alimentan desta vida, se santifican;
se se apartan, contraen pecados e
manchas da alma que impiden que a
santidade da Igrexa se difunda
radiante (...). A Igrexa doese e fai
penitencia por aqueles pecados, e ten
0 poder de librar destes polo sangue
de Cristo e o don do Espirito Santo»
[12].

Ante todo, o corpo remitenos a
unha realidade viva. A Igrexa non
é unha asociacion asistencial,
cultural ou politica, sendon que é un
corpo vivente, que camifia e actua
na historia. E este corpo ten unha
cabeza, Xesus, que o guia, nutreo e
0 sostén (...). Igual que nun corpo é
importante que circule a linfa vital



para que viva, asi debemos
permitir que Xesus actue en nos,
que a sua Palabra nos guie, que a
sua presenza eucaristica nutranos,
animenos; que o seu amor dea
forza ao noso amar ao proximo. E
isto sempre! Sempre, sempre!
Queridos irmans e irmas -insistia o
Santo Pai-, permanezamos unidos
a Xesus, orientemos nosa vida
segundo o seu Evanxeo,
alimentémonos coa oracion diaria,
a escoita da Palabra de Deus, a
participacion nos sacramentos
[13].

O corpo humano componse da
diversidade de 6rganos e membros,
cada un coa sua funcién propia baixo
0 goberno da cabeza, para ben de
todo o organismo. Por iso na Igrexa,
por vontade de Deus, existe unha
variedade, unha diversidade de
tarefas e de funcions; non existe a
uniformidade plana, senon a
riqueza dos dons que distribue o



Espirito Santo. Pero existe a
comuiion e a unidade: todos estan
en relacion, uns con outros, e todos
concorren a formar un unico corpo
vital, profundamente unido a
Cristo [14] . Esta union con Cristo,
Cabeza invisible da Igrexa, tense que
manifestar necesariamente na forte
union coa Cabeza visible, o Romano
Pontifice, e cos Bispos en comufion
coa Sede Apostolica. Recemos cada
dia, como fixo san Xosemaria, pola
unidade de todos na Igrexa santa.

Desde antigo diciase que, no seo do
Corpo mistico de Cristo, o Paraclito
cumpre a funciéon da alma no corpo
humano: dalle vida, consérvao na
unidade, fai posible o seu
desenvolvemento hasta alcanzar a
perfeccion que Deus Pai asignoulle. A
Igrexa non é un armazon de cousas
e de intereses, senon que é o
Templo do Espirito Santo, o
Templo no que Deus actua, o
Templo no que cada un de nos, co



don do Bautismo, é pedra viva. Isto
dinos que ninguén é inutil na
Igrexa (...). Ninguén é secundario
[15] .

En canto membros do mesmo Corpo
mistico, os cristians podemos e
debemos axudarnos uns a outros a
alcanzar a santidade, pola Comufion
dos santos, que confesamos no
Simbolo apostolico. Ademais de
referirse a que todos os fieis
participamos das magnalia Dei, das
riquezas de Deus (a fe, os
sacramentos, os diversos dons
espirituais), «a expresion "Comufion
dos santos" designa tamén a
comufion entre as persoas santas (
sancti ), é dicir, entre quen pola graza
estan unidos a Cristo morto e
resucitado» [16] : os santos do
Paraiso, as almas que se purifican no
Purgatorio, os que combatemos
ainda na terra as batallas da loita
interior. Formamos unha soa familia,
a familia dos fillos de Deus, para



encomio da Santisima Trindade: con
que enteireza coidamola?

A san Xosemaria colmdballe de
consolo a meditacion desta verdade
de fe, pola que ningun bautizado
pode sentirse sO: nin na sua pelexa
espiritual, nin nas suas dificultades
materiais. Vemos esta seguridade en
Camifio : Comunon dos Santos. -
Como cho diria? -Ves o que son as
transfusions de sangue para o
corpo? Pois asivén ser a Comurion
dos Santos para a alma [17] .
Pouco despois, engade: teras mais
facilidade para cumprir a tiua
deber ao pensar na axuda que che
prestan os teus irmadns e na que
deixas de prestarlles, se non es fiel
[18].

Encher sempre de moito animo, fillas
e fillos meus. Ainda que puidésemos
sufrir un tropezo, ainda que en
ocasions sintamos frouxos e sen
forzas na pelexa espiritual, sempre



cabe, coa graza de Deus, renovar a
marcha cara a santidade. Estamos
rodeados dunha multitude de santos,
de persoas fieis ao Sefior que
comezan e recomienzan
constantemente na sua vida interior.

Bastanos, por outra banda, alzar os
ollos ao Ceo. E tamén a esta certeza
convidanos a gran solemnidade que
celebraremos o dia 15: a Asuncion da
Santisima Virxe. Asentados na
intercesion de Xesucristo, que roga
constantemente a Deus Pai por todos
nos [19], que consolo mais grande,
que amparo mais pleno traenos a
contemplacion da nosa Nai, sempre
interesada na salvacion dos cristians
e de todos os homes! A Igrexa na
Santisima Virxe chegou xa a
perfeccion, en virtude da cal non ten
mancha [20] . Nos, todos os fieis,
esforzamonos ainda por vencer nesta
nobre tarefa da santidade,
afastdndonos enteiramente do
pecado e, por iso, levantamos os ollos



a Maria, que resplandece como
modelo de virtudes para toda a
comunidade dos elixidos [21] .
Acudamos, pois, a Ela, en todas as
vicisitudes da Igrexa e nas persoais
de cada un. Nai! -Chamaa forte,
forte. -Escoitache, veche en perigo
quiza, e brindache, a tua Nai
Santa Maria, coa graza do seu
Fillo, o consolo do seu colo, a
tenrura das suas caricias: e
atoparasche reconfortado para a
nova loita [22] .

Que este clamor de oracion suba ao
Ceo con moita forza, desde toda a
terra, ao renovar a consagracion do
Opus Dei ao Corazdn dulcisimo e
inmaculado de Maria, o préoximo dia
15. Unidos fortemente na oracion,
pidamos a bondade divina todas as
grazas que o mundo, a Igrexa e cada
un necesitamos.

Con todo agarimo, bendivos

0 voso Pai



+ Xavier
Sitio da Aroeira, 1 de agosto de 2013.

[1] Papa Francisco, Carta enc. Lumen
fidei, 29-V1-2013, n. 38.

[2] Ibid ., n. 40.

[3] San Xosemaria, Carta 9-1-1932, n.
91.

[4] Benedito XVI, Carta apost. Porta
fidei, 11-X-2011, n. 13.

[5] Cfr. Catecismo da Igrexa catolica,
nn. 781-810.

[6] 1 Pe 2, 9.

[7] San Xosemaria, Homilia Lealdade
algrexa,4-VI-1972.

[8] Cfr. Mt 13, 24-30; 47-50.

[9] San Xosemaria, Homilia Lealdade
aIgrexa, 4-VI-1972.

[10] Ibid .



[11] Pablo VI, Solemne profesion de
fe (Credo do Pobo de Deus) , 30-
VI-1968, n. 19.

[12] Ibid .

[13] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 19-VI-2013.

[14] Ibid .

[15] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 26-VI-2013.

[16] Compendio do Catecismo da
Igrexa catdlica, n. 195.

[17] San Xosemaria, Camifio , n. 544.
[18] Ibid ., n. 549.

[19] Cfr. Hb 7, 25.

[20] Cfr. Ef'5, 27.

[21] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen géntium, n. 65.

[22] San Xosemaria, Camifio, n. 516.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
gl-es/article/carta-do-prelado-
agosto-2013/ (12-01-2026)


https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-agosto-2013/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-agosto-2013/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-agosto-2013/

	Carta do Prelado (agosto 2013)

