
opusdei.org

Carta do Prelado
(abril de 2016)

"Perdoar as ofensas representa,
en certo xeito, o máis divino
que poden realizar os homes",
sinala o Prelado na súa carta de
abril, na que dedica amplo
espazo ao perdón.

06-04-2016

Queridísimos: que Xesús gárdeme ás
miñas fillas e aos meus fillos!

Conmovémonos unha vez máis,
durante a Semana Santa, ante o amor
de Deus polos homes. Tanto amou



Deus ao mundo -escribe san Xoan- 
que lle entregou ao seu Fillo
Unixénito, para que todo o que cre nel
non pereza, senón que teña vida
eterna. Pois Deus non enviou ao seu
Fillo ao mundo para xulgar ao
mundo, senón para que o mundo
sálvese por El [1].

Cantas grazas temos que dar á
Trindade Santa por este malgaste de
bondade e misericordia! Máis aínda
se consideramos que Cristo, cando
aínda nós eramos débiles, morreu
polos impíos no tempo establecido[2].
A paixón e morte do Señor constitúe
o culmen do compromiso que Deus,
libremente, quixo contraer coa
humanidade. «O seu primeiro
compromiso foi o de crear o mundo, e
a pesar dos nosos atentados para
destruílo -e son moitos-, El
comprométese a mantelo vivo. Pero o
seu compromiso máis grande foi
doarnos a Xesús. Este é o gran
compromiso de Deus! Si, Xesús é



xustamente o compromiso extremo
que Deus asumiu para con nosotro 
s»[3].

En virtude desa promesa,
reiteradamente renovada ao longo
da historia da salvación, o Fillo de
Deus encarnado non se limitou a
alcanzarnos o perdón dos pecados
vivindo e traballando entre nós,
aínda que a máis pequena acción súa
tiña valor sobreabundante para
redimirnos; nin tampouco se
contentou con interceder por nós,
aínda que ben sabía que Deus Pai
escoitaba sempre a súa oración.
Decidiu chegar até o extremo, porque
ninguén ten amor máis grande que o
de dar un a vida polos seus amigos[4].

Son conmovedoras as palabras de
Xesucristo Redentor durante a súa
agonía na cruz. A primeira foi esta: 
Pai, perdóalles, porque non saben o
que fan[5]. Non pensa nas
humillacións e dores polos que



atravesaba, nin na crueldade dos que
lle crucificaban, senón na ofensa a
Deus. Viño a alcanzarnos o perdón
dos nosos pecados e a súa primeira
frase é unha petición de
misericordia. A segunda, dirixida ao
bo ladrón, prosegue na mesma liña.
Ante o sincero arrepentimento
daquel home, promételle a remisión
dos seus pecados e a vida eterna: en
verdade dígoche: hoxe estarás comigo
no Paraíso[6]. Explícase a piedade
fonda coa que o noso Pai bicaba o
crucifixo que, para quen o vían,
supuña un momento de conversión e
unha invitación a falar de Cristo e do
seu exemplo.

San Xosemaría asimilou con
profundidade estes ensinos do Señor,
e predicounas co seu exemplo e coa
súa palabra. Perdoar. Perdoar con
toda a alma e sen físgoa de
rancor! Actitude sempre grande e
fecunda.



-Ese foi o xesto de Cristo ao ser
situado na cruz: "Pai, perdóalles,
porque non saben o que fan", e de
aí veu a túa salvación e a miña[7].
Que bo exemplo para nós! Pidamos a
Deus que saibamos ser indulxentes e
desculpar enseguida a quen nos
ofenderon, sen resentimentos.

Perdoar as ofensas representa, en
certo xeito, o máis divino que poden
realizar os homes. Non queda só
nunha obra de misericordia, senón
que tamén é condición e pregaria
para que Deus remita os nosos
pecados, como o Mestre ensinounos
na oración do nosopai: perdoa as
nosas ofensas, como tamén nós
perdoamos aos que nos ofenden[8].

Unha das grandes deficiencias da
sociedade actual exprésase na
dificultade de perdoar. Persoas
singulares e nacións enteiras volven
unha vez e outra sobre os agravios
recibidos, chapotean neses recordos



como nun charco cheo de
inmundicia, e non queren esforzarse
por esquecelos e perdoar. Outra -e
moi clara- é o ensino do noso Señor,
que compendia a historia da
clemencia divina coa humanidade
nestas palabras: bienaventurados os
misericordiosos, porque alcanzarán
misericordia[9].

Temos moi gravadas moitas escenas
do Evanxeo, nas que se manifesta
esta actitude de Jesús: o seu perdón á
muller pecadora en casa de Simón o
fariseo, a parábola do fillo pródigo
ou da ovella perdida, a súa clemencia
coa muller adúltera... É a senda que
os cristiáns temos que percorrer,
para asemellarnos ao Mestre. Ese
camiño resúmese nunha única
palabra: amar. Amar é ter o
corazón grande, sentir as
preocupacións dos que nos
rodean, saber perdoar e
comprender: sacrificarse, con
Xesucristo, polas almas todas. Se



amamos co corazón de Cristo
aprenderemos a servir, e
defenderemos a verdade
claramente e con amor[10].

Con todo, como repetía san
Xosemaría, para amar deste xeito
resulta imprescindible que cada un
extirpe, da súa propia vida, todo o
que estorba a Vida de Cristo en
nós: o apego á nosa comodidade, a
tentación do egoísmo, a tendencia
ao lucimento propio. Só
reproducindo en nós esa Vida de
Cristo, poderemos transmitila aos
demais; só experimentando a
morte do gran de trigo, poderemos
traballar nas entrañas da terra,
transformala desde dentro, facela
fecunda[11].

As escenas da paixón e morte do
Señor, que revivimos recentemente,
exponnos unhas preguntas
comprometedoras, ás que habemos
de responder sinceramente. Sabemos



perdoar desde o primeiro momento
as ofensas recibidas, que moitas
veces non son tales, senón froito da
nosa imaxinación ou esaxeracións da
nosa susceptibilidade? Esforzámonos
por cancelalas do corazón, sen volver
unha e outra vez sobre eses temas?
Pedimos axuda ao Señor e á
Santísima Virxe, cando notamos que
nos resulta difícil perdoar?

Así ha de ser nosa actitude constante,
porque non basta desculpar unha
vez, nin dúas, nin tres... Lembremos
a resposta do Señor á pregunta de
Pedro: Cantas veces teño que perdoar
ao meu irmán cando peque contra
min? Até sete? Jesús respondeulle: non
dígoche que até sete veces, senón até
setenta veces sete [12]; é dicir,
sempre. A continuación, para que se
nos quedase ben gravada esta
lección, relatou a parábola do servo
cruel que foi neciamente
intransixente ante unha débeda
ridícula dun compañeiro seu, cando



o seu amo habíalle condonado unha
cantidade enorme [13].
Esforcémonos, neste ano da
misericordia e sempre, por asimilar a
fondo estas esixencias do verdadeiro
discípulo de Cristo.

Non basta evitar da nosa parte as
ofensas externas, senón que é
preciso esforzarse por afogar os
pensamentos e os xuízos contrarios á
caridade. O noso camiñar terreo
tradúcese nunha peregrinación cara
á gloria do Ceo; e, para alcanzar esa
meta, Xesucristo móstranos as
etapas. Unha expona o Papa na bula 
Misericordiæ vultus, comentando
unhas palabras do Señor: non
xulguedes e non seredes xulgados;
non condenedes e non seredes
condenados[14].

Escribe o Santo Pai: «Ante todo, non 
xulgar e non condenar. Se non se
quere incorrer no xuízo de Deus,
ninguén pode converterse no xuíz do



propio irmán. Os homes certamente
cos seus xuízos detéñense na
superficie, mentres o Pai mira o
interior. Canto mal fan as palabras
cando están motivadas por
sentimentos de celos e envexa! Falar
mal do propio irmán na súa ausencia
equivale a expolo ao descrédito, a
comprometer a súa reputación e a
deixalo a mercé do chisme. Non
xulgar e non condenar significa, en
positivo, saber percibir o que de bo
hai en cada persoa e non permitir
que deba sufrir polo noso xuízo
parcial e pola nosa presunción de
sabelo todo. Con todo, isto non é
aínda suficiente para manifestar a
misericordia. Jesús pide tamén 
perdoar e dar. Ser instrumentos do
perdón, porque fomos os primeiros
en recibilo de Deus. Ser xenerosos
con todos sabendo que tamén Deus
dispensa sobre nós a súa
benevolencia con magnanimidad 
»[15].



Aparece aquí outra dimensión do
perdón cristián: solicitalo aos demais
en canto decatámonos de
ofenderlles. Non é unha humillación,
senón ao contrario: é manifestación
de grandeza de espírito, de corazón
amplo, de alma xenerosa. Tamén
nisto san Xosemaría deunos
exemplo. Con que facilidade pedía
desculpas, con humildade
verdadeira, se pensaba que alguén se
quedou ferido por unha reprensión
súa, aínda que fose feita xustamente!
Nunha ocasión, recoñecía que había
implorado perdón ao Señor moitas
veces, polo que pensaba que eran
faltas de correspondencia. Pero, á
vez -engadía-, atrévome a dicir que
vos entreguei o mellor da miña
alma; o que Divos O noso Señor
concedeume, procurei
transmitírvolo a vós coa maior
fidelidade; e, cando non souben
facelo, recoñecín enseguida os
meus erros, pedín perdón a Deus e



aos que me rodeaban, e
inmediatamente volvín á loita[16].

O día 20 dá comezo un ano máis do
meu servizo á Igrexa como Prelado
do Opus Dei. E o 23 administrarei o
presbiterado a un numeroso grupo
de irmáns vosos, diáconos da
Prelatura. Rezade moito por eles e
por min, e por todos os sacerdotes da
Igrexa. Vivamos sempre consummati
in unum[17], ben unidos na oración,
nas intencións, nas obras, para que o
Señor continúe mirándonos con
misericordia. E sigamos tendo moi
presente na nosa oración ao Papa e
todas as súas intencións.

Con todo agarimo, bendívos

o voso Pai

+ Xavier

Roma, 1 de abril de 2016



[1] Jn 3, 16-17.

[2] Rm 5, 6.

[3] Papa Francisco, Discurso na
audiencia xeral, 20-II-2016.

[4] Jn 15, 13.

[5] Lc 23, 34.

[6] Ibid., 43.

[7] San Xosemaría, Asuco, n. 805.

[8] Mt 6, 12.

[9] Mt 5, 7.

[10] San Xosemaría, É Cristo que
pasa, n. 158.

[11] Ibid.

[12] Mt 18, 21-22.

[13] Cfr. Mt 18, 23-35

[14] Lc 6, 37.



[15] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
14.

[16] San Xosemaría, Notas dunha
meditación, 29-III-1959.

[17] Jn 17, 23.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/carta-do-prelado-abril-
de-2016/ (12-02-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-abril-de-2016/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-abril-de-2016/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-abril-de-2016/

	Carta do Prelado (abril de 2016)

