
opusdei.org

Carta do Prelado
(abril 2012)

Con motivo da Semana Santa, o
Prelado reflexiona sobre a
institución da Eucaristía. O
centenario do aniversario da
primeira Comuñón de san
Xosemaría, o 23 de abril,
sérvelle para impulsar a recibir
este sacramento cada día con
máis piedade.

17-04-2012

Queridísimos: que Xesús gárdeme ás
miñas fillas e aos meus fillos!



Escríbovos ao comezo da Semana
Santa. Desde a entrada triunfal de
Xesucristo en Xerusalén, que
celebramos hoxe, até a súa
resurrección na mañá de Pascua, a
Igrexa revive na liturxia -á que nos
unimos todos- os grandes misterios
da nosa redención. Comecemos, pois,
cunha profunda acción de grazas a
deus polas grandes marabillas que
realizou en favor dos homes. E
dispongámonos con crecente
intensidade a acompañar ao noso
Señor no Triduo sacro,
achegándonos a El nesas horas
dolorosas da súa entrega por nós,
para asistir tamén á súa exaltación
gloriosa.

Pensar na morte de Cristo -advirte
san Xosemaría- tradúcese nunha
invitación a situarnos con
absoluta sinceridade ante o noso
quefacer ordinario, a tomar en
serio a fe que profesamos. A
Semana Santa, por tanto, non



pode ser un paréntese sacro no
contexto dun vivir movido só por
intereses humanos: ha de ser unha
ocasión de profundar na fondura
do Amor de Deus, para poder así,
coa palabra e coas obras,
mostralo aos homes [1] . A
participación activa, consciente e
chea de amor, nos oficios litúrxicos
destes días, ofrécesenos como o
mellor modo de estar con Xesús nos
seus longos momentos de angustia e
de sufrimento. Así a Semana Santa
non se reducirá a un mero recordo,
xa que é a consideración do
misterio de Xesucristo, que se
prolonga nas nosas almas [2] .

Sintámonos en profunda comuñón
con toda a Igrexa, que dunha parte a
outra do orbe celebra con piedade e
recollemento estes divinos misterios.
Recemos especialmente por quen
recibirán o Bautismo na Vixilia
pascual, e por todos os demais, para
que, movidos pola graza do Espírito



Santo, aproximémonos máis e máis a
Deus nestas datas, coa decisión de
seguir a Cristo con plenitude de
entrega. Deixémonos de
consideracións superficiais -
exhortaba san Xosemaría- , vaiamos
ao central, ao que
verdadeiramente é importante.
Mirade: o que habemos de
pretender é ir ao ceo. Se non, nada
vale a pena. Para ir ao ceo, é
indispensable a fidelidade á
doutrina de Cristo. Para ser fiel, é
indispensable porfiar con
constancia na nosa contenda
contra os obstáculos que se
opoñen á nosa eterna felicidade
[3] .

Xesús comezou o Triduo sacro
reuníndose cos Apóstolos no
Cenáculo de Xerusalén. Desiderio
desideravi hoc Pascha manducare
vobiscum, antequam patiar [4] ;
ardentemente desexei celebrar esta
Pascua convosco, antes da miña



Paixón. Con estas palabras exprésase
san Lucas, ao escribir o relato da
última Cea. Entrevese en cada unha o
infinito amor do Corazón de Cristo
polos homes, a viva conciencia de
que xa chegara a súa hora , o
momento da salvación do xénero
humano, tan longamente esperado. 
Xesús tivo grandes desexos de ir ao
encontro daquela hora, explica
Benedito XVI. Anhelaba no seu
interior ese momento no que se ía
a dar aos seus baixo as especies do
pan e do viño. Esperaba aquel
momento que tería que ser en
certo xeito o das verdadeiras
vodas mesiánicas: a
transformación dos dons desta
terra e o chegar a ser un cos seus,
para transformalos e comezar así a
transformación do mundo. No
desexo de Xesús podemos
recoñecer o desexo de Deus
mesmo, o seu amor polos homes,
pola súa creación, un amor que
espera. O amor que agarda o



momento da unión, o amor que
quere atraer cara a si a todos os
homes, cumprindo tamén así o que
a mesma creación espera; en
efecto, ela agarda a manifestación
dos fillos de Deus (cfr. Rm 8, 19 )
[5] .

Como non pensar tamén nos desexos
de ser correspondido, que
embargaban ao noso Señor? Con
todo, os que lle rodeaban non eran
conscientes da transcendencia
daquel acontecemento, como o
manifesta o feito de que
precisamente entón se suscitaron
entre eles disputas sobre quen sería
considerado o maior [6] . Aínda que
indubidablemente sentiríanse
intimamente conmovidos polas
palabras e as accións de Xesús -e así
o suxire san Juan ao relatar con
detalle o discurso de despedida do
Señor, ao final daquela reunión
familiar-, aínda non comprendían do
todo o significado do que estaba a



suceder ante os seus ollos. Esa misión
estaba reservada ao Espírito Santo,
que sería enviado en Pentecostés.
Que nos di, fillas e fillos meus, a
Paixón de Cristo? Con que devoción
miramos a Cruz?

Nós, cristiáns do século XXI, cunha
historia bimilenaria de fe e de
piedade eucarística, que recibimos
ao Paráclito no Bautismo, non
estamos nas mesmas condicións que
aqueles primeiros. Sabemos que, na
última Cea, Xesucristo anticipa a súa
morte e resurrección, dándose a si
mesmo aos seus discípulos no pan
e no viño, o seu corpo e o seu
sangue como novo maná (cfr. Jn 6,
31-33). Se o mundo antigo había
soñado que, no fondo, o verdadeiro
alimento do home -aquilo polo que
o home vive- era o Logos , a
sabedoría eterna, agora este Logos
fíxose para nós verdadeira comida,
como amor. A Eucaristía



penétranos no acto oblativo de
Xesús [7] .

Debería resultar fácil enchernos de
asombro e de gratitude ante o
anonadamiento de Deus na
Eucaristía. E moitas veces non
sucede así. Por que ese desamor,
ante o amor de Cristo? Por que esa
frialdade do noso corazón, ante as
chamas que abrasan o Corazón do
Mestre? Xesús deséxanos,
espéranos. E nós, temos
verdadeiramente desexo del? Non
sentimos no noso interior o
impulso de ir ao seu encontro?
Anhelamos a súa proximidade, ese
ser un con El, que se nos regala na
Eucaristía? Ou somos, máis ben,
indiferentes, distraídos, ocupados
totalmente noutras cousas? [8] .

Son preguntas que o Vigairo de Cristo
dirixe aos católicos; preguntas que
esperan unha resposta persoal,
comprometida, de parte de cada



unha e de cada un de nós. Roguemos
sinceramente ao Espírito Santo que
suscite esa resposta no fondo das
nosas almas e que saibamos acoller a
súa graza xenerosamente, coa
entrega total de nós mesmos ao noso
Señor: amor con amor págase .

Precisamente dentro de tres
semanas, o 23 de abril,
conmemoraremos o centenario da
primeira Comuñón de san
Xosemaría; e esta data supón un
acicate para que as súas fillas e os
seus fillos no Opus Dei coidemos con
máis piedade a participación na
Santa Misa e, de modo especial, a
Sacra Comuñón.

Resulta imposible enumerar os
consellos que o noso amadísimo Pai
mencionábanos para recibir con
máis proveito ao Señor cada día. Os
que tivemos a fortuna de contemplar
de preto como se preparaba para o
Santo Sacrificio, como o celebraba,



como recibía a Comuñón e daba
grazas despois, non atopamos
palabras para expresar o amor que,
sen manifestacións rechamantes,
embargáballe neses instantes.
Limitareime, pois, a trazar unhas
pinceladas que nos axuden a
profundar nalgún aspecto da piedade
eucarística do noso santo Fundador e
mellorar así o noso trato persoal con
Xesús no Santísimo Sacramento.

O 23 de abril de 1963, dicíanos: para
min hoxe é unha festa moi grande .
Suxeríanos que lle axudásemos a dar
grazas a deus por aquela bondade do
Ceo: porque quixo vir facerse o
dono do meu corazón [9] . Estaba
moi agradecido ao Santo Pontífice
Pío X, que nos primeiros anos do
século XX emanara novas normas
sobre a primeira Comuñón, fixando
as condicións mínimas requiridas
para permitir que os nenos puidesen
achegarse á Sacra Mesa [10] . Sempre
lembraba que recibiu por primeira



vez ao Señor ao dez anos. Naquela
época -comentaba- , a pesar das
disposicións de Pío X, resultaba
inaudito facer a Primeira
Comuñón a esa idade. Agora é
corrente facela antes. E
preparábame un vello escolapio,
home piadoso, sinxelo e bo. El
ensinoume a oración da comuñón
espiritual [11] .

Aquel primeiro encontro con Xesús
na Eucaristía marcou
profundamente a súa existencia.
Cada ano preparábase con tempo
para esa data tan querida. En moitas
outras ocasións, volvía a eses
instantes cun recordo cheo de
gratitude, admirando a bondade de
Deus, que tan preto desexa estar das
súas criaturas.

Pero non se comportaba así só de
maior, aínda que é lóxico que, co
paso dos anos, tras considerar unha e
mil veces estes favores do Señor, as



súas manifestacións de
agradecemento fosen afinándose
máis e máis. Varias veces comentou
algo que non deixa de causar
impresión, se consideramos que se
trata dunhas reflexións que comezou
a facerse en pouca idade. Desde
pequeno -dicía- comprendín
perfectamente o porqué da
Eucaristía: é un sentimento que
todos temos; querer quedarnos
para sempre con quen amamos. É
o sentimento da nai polo seu fillo:
comeríache a bicos, dille.
Comeríache: transformaríache no
meu propio ser [12] .

Só o amor de Cristo por cada un,
máis grande que o que todos os pais
e nais poden mostrar aos seus fillos,
álzase con forza como o modo
supremo de realizar esa aspiración á
unión definitiva entre persoas que se
aman. O Señor díxonos iso tamén:
toma, cómeme! Máis humano non
pode ser. Pero non humanizamos



nós a Deus O noso Señor cando o
recibimos: é El quen nos diviniza,
enxálzanos, levántanos.
Xesucristo fai o que a nós nos é
imposible: sobrenaturaliza nosas
vidas, as nosas accións, os nosos
sacrificios. Quedamos endiosados.
Sóbranme razóns: aquí está a
explicación da miña vivir [13] .

Fillas e fillos meus, preparémonos o
mellor posible para recibir a
Comuñón. Sempre será pouco o que
fagamos, pero isto non ha de causar
en nós nin o máis pequeno resaibo
de amargura. Realmente non somos
dignos de acoller ao Señor na nosa
alma e no noso corpo, pero El dixo
que non precisan de médico os sans,
senón os enfermos [14] . El, coa súa
vinda frecuente -diaria, se é posible-,
vainos convertendo a cada unha, a
cada un, en dignos do seu amor. Por
iso, cando a alma está en graza -e
é unha alma namorada de Deus-
non se debe pensar que falta



preparación para comulgar;
porque mentres estamos a
traballar, abrindo outras frontes
desta guerra de paz e de ben no
mundo, estamos a prepararnos
marabillosamente [15] .

No principio do ano suxerinvos que,
se vos parece, recitedes con
frecuencia a jaculatoria que o noso
Pai tomou do Evanxeo, de beizos do
apóstolo santo Tomás, e que
diariamente repetía co corazón na
Santa Misa: Dominus meus et Deus
meus! [16] , Señor meu e Divos meu!
Asómbranos este marabilloso acto de
fe na presenza real de Xesucristo
baixo as especies sacramentales, que
nos impulsará a prepararnos mellor
para comulgar. Habemos de amar
moito ao Señor, ser moi piadosos,
tratarlle o mellor posible no altar e
no tabernáculo, amarlle tamén polos
que non lle aman, desagraviarle
polos que lle ofenden. Deus O noso
Señor necesita que lle repitades,



ao recibilo cada mañá: Señor, creo
que es Ti, creo que estás realmente
oculto nas especies
sacramentales! Adóroche,
ámoche! E, cando lle fagades unha
visita no oratorio, repetídello
novamente: Señor, creo que estás
realmente presente!, adóroche,
ámoche! Iso é ter agarimo ao
Señor. Así lle quereremos máis
cada día. Logo, continuade
amándoo durante a xornada,
pensando e vivindo esta
consideración: vou acabar ben as
cousas por amor a Xesucristo que
nos preside desde o Tabernáculo.
Amade moitísimo a Xesús
Sacramentado, e procurade que
moitas almas lle amen: só se
metedes esta preocupación nas
vosas almas, saberedes ensinala
aos demais, porque daredes o que
vivades, o que teñades, o que
sexades [17] .



Tamén ese día é aniversario da
Confirmación do noso Pai. Recibiuna
en 1902, aos poucos meses do seu
nacemento: non era infrecuente en
España, por entón, que os Bispos
impartisen este sacramento nas súas
visitas pastorais ás parroquias, tanto
aos nenos como aos adultos que non
o recibiron. Deste xeito, desde moi
pronto, o Espírito Santo foi
realizando o seu labor na alma do
noso Pai con maior intensidade,
preparándolle para acoller con moito
froito as grazas que había de
concederlle máis adiante.

Nunha das súas reunións con
persoas de toda condición,
preguntaron a san Xosemaría sobre a
diferenza entre recibir a Cristo na
Comuñón e a presenza do Espírito
Santo na alma pola graza.
Inmediatamente, como quen o ten
moi asimilado, deu a seguinte
resposta: esa diferenza verala
enseguida, se consideras que na



Sacra Eucaristía (...) está
realmente presente a Segunda
Persoa da Santísima Trindade,
que se fixo Home por nós: Corpo,
Sangue, Alma e Divindade.
Recibímolo así, pero a nosa
natureza destrúe enseguida as
especies sacramentales e, desde
este momento, desaparece esa
presenza eucarística de Xesús
Sacramentado. Aínda entón Deus
permanece connosco, se non o
botamos polo pecado mortal. Por
medio da graza, o Espírito Santo
fai a súa morada dentro de nós e,
por tanto, a Trindade enteira,
porque non hai máis que un só
Deus en tres Acodes distintas.
Onde está unha Persoa actuando,
está presente a Trindade
Beatísima, único Deus [18] .

Esmerémonos durante a xornada,
fillas e fillos meus, en non perder a
conciencia desa inhabitación de
Deus; máis aínda, podemos



incrementala constantemente con
actos de fe e de amor, con comuñóns
espirituais e invocacións á Virxe, que
nos servirán para dar grazas a Xesús
por haber vindo sacramentalmente á
nosa alma e ir preparando a
Comuñón do día seguinte.

Non deixemos de rezar polo Papa,
especialmente o día 19, sétimo
aniversario da súa elección, e tamén
o 16, data na que cumprirá 85 anos.
Repitamos con fe a pregaria das
Preces, que o noso Fundador tomou
do acervo litúrxico da Igrexa: 
Dominus conservet eum, et vivificet
eum, et beatum faciat eum in terra, et
non tradat eum in animam
inimicorum eius [19] .

Encoméndome tamén eu ás vosas
oracións, especialmente no novo
aniversario da miña elección e
nomeamento como Prelado, o día 20.
Así nos manteremos consummati in
unum [20] , en unión de corazóns e



de intencións con san Xosemaría,
que nos bendí a todos desde o Ceo. E
rezade pola viaxe a Camerún que me
propoño realizar na semana de
Pascua.

Con todo agarimo, bendívos

o voso Pai

+ Javier

Roma, 1 de abril de 2012

[1] San Xosemaría, É Cristo que pasa,
n. 97.

[2] Ibid ., n. 96.

[3] Ibid ., n. 76.

[4] Lc 22, 15.

[5] Benedito XVI, Homilía na Misa in
cea Domini, 21-IV-2011.

[6] Cfr. Lc 22, 24.



[7] Benedito XVI, Carta enc. Deus
caritas est, 25-XII-2005, n. 13.

[8] Benedito XVI, Homilía na Misa in
cea Domini, 21-IV-2011.

[9] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 23-IV-1963.

[10] Cfr. san Pío X, decr. Quam
singulari, 8-VIII-1910, norma I.

[11] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, ano 1966.

[12] San Xosemaría, Notas dunha
meditación, 14-IV-1960.

[13] Ibid .

[14] Cfr. Mt 9, 12.

[15] San Xosemaría, Notas dunha
meditación, 28-V-1964.

[16] Jn 20, 28.



[17] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 4-IV-1970.

[18] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 13-IV-1972.

[19] Cfr. Sal 40 (41) 3.

[20] Jn 17, 23.

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/carta-do-prelado-abril-2012/
(19-01-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-abril-2012/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-do-prelado-abril-2012/

	Carta do Prelado (abril 2012)

