opusdei.org

Carta do Prelado
(setembro de 2016)

Mons. Javier Echevarria
reflexiona sobre a cruz, e
lembra que acompafiar aos
enfermos e aos ancians no
camifno da dor é unha obra de
misericordia que da gloria a
Deus.

12-10-2016

Queridisimos: que Xesus gardeme as
mifas fillas e aos meus fillos!

Chegou setembro, e a Igrexa, Nai e
Mestra, convidanos a penetrarnos



mais nos froitos da redencion. O dia
14, festa da Exaltacién da Santa Cruz,
lémbranos que o madeiro santo no
que o Sefior ofreceu a sua vida pola
salvacion do mundo é un trono de
triunfo e de gloria: cando sexa
levantado da terra, atraerei a todos
cara a min[1]. E na data posterior,
memoria de Maria ao pé da Cruz,
ponsenos con forza ante os ollos que
a Santisima Virxe, nova Eva asociada
con Cristo, o novo Adan, colaborou
excelsamente na salvacion das
almas. Contemplando con fe a Cruz,
vemos que «0 instrumento de
suplicio que mostrou, o Venres Santo,
0 Xuizo de Deus sobre o mundo,
transformouse en fonte de vida, de
perddn, de misericordia, signo de
reconciliacion e de paz» [2].

Estas festas liturxicas interpélannos
tamén sobre a nosa resposta diaria
ao misterio da dor, cando se presenta
no noso camifo. Con todo, as veces,
0s homes sO consideramos como



"éxitos" o que halaga aos sentidos ou
contenta ao propio eu, mentres
temos como "fracasos" as
contrariedades, o que non sae como
desexabamos, 0 que nos trae
sufrimento ao corpo ou & alma.
Procuremos superar esa loxica
equivocada, porque -como escribiu
san Xosemaria - o éxito ou o fracaso
esta na vida interior. O éxito esta
en recibir con acougo a Cruz de
Xesucristo, en estender os brazos
abertos, porque para Xesus como
para nos a Cruz é un trono, é a
exaltacion do amor; é o colmo da
eficacia redentora, para levar as
almas a Deus, para levalas
segundo o noso modo laical: co
noso trato, coa nosa amizade, co
noso traballo, coa nosa palabra,
coa nosa doutrina, coa oracion e a
mortificacion[3].

Observando a fuxida da Cruz, que
desgraciadamente vemos en tantos
ambientes, podemos preguntarnos,



facendo eco ao Papa: o camifio
cristian que comecei no Bautismo,
como vai? Estou quieto? (...).
Parome ante as cousas que me
gustan: a mundanidad, a vaidade,
ou vou sempre adiante,
concretando as bienaventuranzas
e as obras de misericordia? Porque
0 camiiio de Xesus esta tan cheo de
consolo, de gloria, pero tamén de
cruz. Sempre con paz na alma [4].

Entre as obras de misericordia, que
estamos a tratar de practicar mais
especialmente ao longo deste ano
xubilar, hai unha que se manifesta
ao mesmo tempo corporal e
espiritual. Refirome ao coidado dos
enfermos e dos ancians: non se
esgota en socorrer as necesidades
materiais, senon que recolle sempre
unha vertente espiritual: axudarlles
tamén a que, no sufrimento ou na
soidade, descubran con continuidade
unha ocasion de unirse a Cristo na
Cruz.



Atender aos enfermos foi unha
constante no paso de Xesus nesta
terra: unha dos sinais da sua
condicién mesianica, como afirma
san Mateo: El tomou as nosas
doenzas e cargou coas nosas
enfermidades[5]. Os evanxelistas
repetironnolo en numerosas
ocasiéns. As veces, tratdbase dunha
persoa singular que pedia esa graza
para si ou para algun achegado: o
centurion de Cafarnaun suplicalle
polo seu criado enfermo; uns amigos
ponlle diante a un paralitico; Marta e
Maria urxenlle a que acuda a Betania
para devolver a saude ao seu irman,
gravemente enfermo; Bartimeo
chamalle a berros cando pasa xunto
ao camifo de Jerico, solicitando que
se apiade del e cure a sua cegueira...
Noutros momentos, Xesus toma a
iniciativa, como cando ao
desembarcar viu un gran xentio e
encheuse de compaixon por ela e
curou aos enfermos[6]; ou cando,
atopando un paralitico xunto a



piscina probdtica, preguntoulle:
queres curarche?[7]; ou naquela
circunstancia na que Xesus devolveu
a vida ao fillo da viuva de Naim[8].

Moi frecuentemente, o xentio levaba
CONSigo aos seus parentes ou amigos
enfermos até onde o Mestre
achabase. San Mateo conta que Xesus
veu xunto ao mar de Galilea, subiu ao
monte e sentou ali. Acudiu a El moita
Xxente que traia consigo cojos, cegos,
lisiados, mudos e outros moitos
enfermos, e puxéronos aos seus pés, e
El curounos; de tal modo que se
marabillaba a multitude vendo falar
aos mudos e restablecerse aos
lisiados, andar aos cojos e ver aos
cegos. E glorificaban ao Deus de Israel

[9].

Os milagres do Sefior non
pretendian, loxicamente, curar so as
enfermidades do corpo, senon
infundir a graza nas almas; asi o
mostra a curacion do cego de



nacemento. Ante a pregunta dos
discipulos, que pensaban -de acordo
coa opinion do tempo- que a cegueira
dese home era consecuencia dos
pecados, Xesus respondeu: nin pecou
este nin o0s seus pais, senon que iso
ocorreu para que as obras de Deus
maniféstense en el[10].

O libro dos Feitos trazanos en
diferentes tempos un cadro da accion
da primitiva Igrexa. Por mans dos
apostolos -escribe san Lucas-
obrabanse moitos milagres e
prodixios entre o pobo (...), até o
punto de que sacaban os enfermos as
prazas e pufianos en leitos e padiolas
para que, ao pasar Pedro, polo menos
a stia sombra alcanzase a algun deles
[11].

A dor, a enfermidade, poden achegar
a Deus se se reciben con espirito
sobrenatural. Pero tamén poden
afastar, se moven a rebeldia. San
Xosemaria tifia ben experimentado -



tanto no seu camifar persoal como
na historia da Obra- a eficacia da dor
fisica ou moral unido a Cruz do
Sefior. Con agradecemento a Deus e a
innumerables persoas que asi
respondian, mencionaba que desde
o principio contamos coa oracion
de moitos enfermos, que ofrecian
os seus sufrimentos polo Opus
Dei[12]. Tamén agora, o labor
apostolica continua apoiandose
sobre o cimento xeneroso dos
enfermos e das enfermas, que
procuran transformar o seu
sufrimento en oracion pola Igrexa,
polo Papa, polas almas.

A todos os enfermos habemos de
axudarlles con atencion e gratitude:
con agarimo, con coidados materiais
e espirituais. Rogamos a Deus que
lles conceda a saude, se convén as
suas almas; e, se non, que afronten
con alegria a enfermidade,
achaquelos da vellez, as penas de
calquera tipo que padezan; e sempre



co gozo sobrenatural de estar a
colaborar na aplicacion dos méritos
redentores de Cristo.

Na Cruz, pois, con fidelidade. Na
Cruz, con alegria, que unha
dedicacion sen alegria non
poderia o Serior agradecela:
hilarem enim datorem diligit Deus
(2 Cor 9, 7), Deus ama ao que da
con alegria. Na Cruz, con sereno
repouso: porque nos non temos
medo a vida nin medo @ morte;
non tememos tampouco a Deus,
que é o noso Pai[13]. Ao mesmo
tempo, co profundo sentido de
humanidade que lle caracterizaba, o
noso Fundador repetiu: a dor fisica,
cando se pode quitar, quitase.
Bastantes sufrimentos hai na
vida! E cando non se pode quitar,
ofrécese[14].

Para comprender esta actitude tan
cristia, requirese achegarse a esa
situacion coa mirada do Bo Pastor.



So desde a connaturalidad afectiva
que da o amor, podemos apreciar a
vida teologal presente na piedade
dos pobos cristians (...). Penso na
fe firme desas nais ao pé do leito
do fillo enfermo, que se aferran a
un rosario ainda que non saiban
ganduxar as proposicions do
Credo; ou en tanta carga de
esperanza derramada nunha vela
que se acende nun humilde fogar
para pedir axuda a Maria, ou nesas
miradas de amor entraiiable a
Cristo crucificado [15].

Cando esteamos enfermos ou
suframos de calquera outro modo,
convén advertilo a quen se achan ao
noso lado, acudir ao médico e
aceptar as suas indicacions, para por
canto antes os remedios oportunos.
Dese modo evitase a psicose de
enfermo. Cantas veces ouvin dicir a
san Xosemaria que, asi como
ninguén é santo na terra, tampouco
hai ninguén que estea sempre san!



Todos podemos atravesar momentos
de enfermidade, mesmo grave; e iso
mesmo hanos de impulsar a
abandonarnos confiadamente no
Sefior e en quen poden sosternos.

Fillas e fillos meus, asumamos con
gratitude estas recomendacions do
noso santo fundador, porque facer
as obras de Deus non é un bonito
xogo de palabras, senon unha
invitacion a gastarse por Amor.
Hai que morrer a un mesmo, para
renacer a unha vida nova. Porque
asi obedeceu Xesus, até a morte de
cruz, mortem autem crucis.
Propter quod et Deus exaltavit
illum (Flp 2, 8-9). E por isto Divos
exaltouno. Se obedecemos a
vontade de Deus, a Cruz sera
tameén Resurreccion, exaltacion.
Cumprirase en nos, paso por paso,
a vida de Cristo: poderase
asegurar que vivimos procurando
ser bos fillos de Deus, que
pasamos facendo ben, a pesar da



nosa fraqueza e dos nosos erros
persoais, por numerosos que
sexan[16].

Non deixemos de mirar tamén ao
queridisimo beato Alvaro, que soubo
amar con alegria a saude e a
enfermidade. Ao lembrarlle o dia 15,
aniversario do seu nomeamento
como sucesor de san Xosemaria,
digamosle que nos sosterfia a todas e
a todos.

Sei que rezariades polas vitimas do
terremoto en Italia e polas das outras
calamidades de todos os lugares:
fomentemos esta fraternidade con
toda a humanidade.

Dentro de tres dias, neste santuario
mariano de Torreciudad,
administrarei a ordenacion
sacerdotal a seis diaconos, Agregados
da Prelatura. Pedide por eles e polos
sacerdotes do mundo enteiro, polo
Papa e polos bispos, para que o
Espirito Santo énchanos a todos dos



seus dons e faganos santos. Nesa
mesma data, unirémonos a alegria
da Igrexa pola canonizacion da beata
Teresa de Calcuta, que tanto apreciou
a Obra.

Con todo agarimo, bendivos

0 voso Pai

+ Xavier

Torreciudad, 1 de setembro de 2016.
[1] Jn 12, 32.

[2] Bieito XVI, Homilia, 14-IX-2008.

[3] San Xosemaria, Carta 31-V-1954,
n. 30.

[4] Papa Francisco, Homilia en Santa
Marta, 3-V-2016.

[5] Mt 8, 17; cfr. Is 53, 4.
[6] Mt 14, 14.

[7]Jn 5, 6.



[8] Cfr. Lc 7, 11-15.
[9] Mt 15, 29-31.
[10] Jn 9, 3.

[11] Hch 5,12-15.

[12] San Xosemaria, Notas dunha
reunion familiar sen data (AGP, P01,
XII1-1981, p. 9).

[13] San Xosemaria, Carta 31-V-1954,
n. 30.

[14] San Xosemaria, Notas dunha
reunion familiar, 1-1-1969.

[15] Papa Francisco, Exhort. apost.
Evangelii gaudium, 24-X1-2013, n. 125.

[16] San Xosemaria, E Cristo que
pasa, n. 21.




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
gl-es/article/carta-del-prelado-
septiembre-de-2016/ (12-02-2026)


https://opusdei.org/gl-es/article/carta-del-prelado-septiembre-de-2016/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-del-prelado-septiembre-de-2016/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-del-prelado-septiembre-de-2016/

	Carta do Prelado (setembro de 2016)

