
opusdei.org

Carta do Prelado
(setembro de 2016)

Mons. Javier Echevarría
reflexiona sobre a cruz, e
lembra que acompañar aos
enfermos e aos anciáns no
camiño da dor é unha obra de
misericordia que dá gloria a
Deus.

12-10-2016

Queridísimos: que Xesús gárdeme ás
miñas fillas e aos meus fillos!

Chegou setembro, e a Igrexa, Nai e
Mestra, convídanos a penetrarnos



máis nos froitos da redención. O día
14, festa da Exaltación da Santa Cruz,
lémbranos que o madeiro santo no
que o Señor ofreceu a súa vida pola
salvación do mundo é un trono de
triunfo e de gloria: cando sexa
levantado da terra, atraerei a todos
cara a min[1]. E na data posterior,
memoria de María ao pé da Cruz,
pónsenos con forza ante os ollos que
a Santísima Virxe, nova Eva asociada
con Cristo, o novo Adán, colaborou
excelsamente na salvación das
almas. Contemplando con fe a Cruz,
vemos que «o instrumento de
suplicio que mostrou, o Venres Santo,
o xuízo de Deus sobre o mundo,
transformouse en fonte de vida, de
perdón, de misericordia, signo de
reconciliación e de paz» [2].

Estas festas litúrxicas interpélannos
tamén sobre a nosa resposta diaria
ao misterio da dor, cando se presenta
no noso camiño. Con todo, ás veces,
os homes só consideramos como



"éxitos" o que halaga aos sentidos ou
contenta ao propio eu, mentres
temos como "fracasos" as
contrariedades, o que non sae como
desexabamos, o que nos trae
sufrimento ao corpo ou á alma.
Procuremos superar esa lóxica
equivocada, porque -como escribiu
san Xosemaría - o éxito ou o fracaso
está na vida interior. O éxito está
en recibir con acougo a Cruz de
Xesucristo, en estender os brazos
abertos, porque para Xesús como
para nós a Cruz é un trono, é a
exaltación do amor; é o colmo da
eficacia redentora, para levar as
almas a Deus, para levalas
segundo o noso modo laical: co
noso trato, coa nosa amizade, co
noso traballo, coa nosa palabra,
coa nosa doutrina, coa oración e a
mortificación[3].

Observando a fuxida da Cruz, que
desgraciadamente vemos en tantos
ambientes, podemos preguntarnos,



facendo eco ao Papa: o camiño
cristián que comecei no Bautismo,
como vai? Estou quieto? (...).
Párome ante as cousas que me
gustan: a mundanidad, a vaidade,
ou vou sempre adiante,
concretando as bienaventuranzas
e as obras de misericordia? Porque
o camiño de Xesús está tan cheo de
consolo, de gloria, pero tamén de
cruz. Sempre con paz na alma [4].

Entre as obras de misericordia, que
estamos a tratar de practicar máis
especialmente ao longo deste ano
xubilar, hai unha que se manifesta
ao mesmo tempo corporal e
espiritual. Refírome ao coidado dos
enfermos e dos anciáns: non se
esgota en socorrer as necesidades
materiais, senón que recolle sempre
unha vertente espiritual: axudarlles
tamén a que, no sufrimento ou na
soidade, descubran con continuidade
unha ocasión de unirse a Cristo na
Cruz.



Atender aos enfermos foi unha
constante no paso de Xesús nesta
terra: unha dos sinais da súa
condición mesiánica, como afirma
san Mateo: El tomou as nosas
doenzas e cargou coas nosas
enfermidades[5]. Os evanxelistas
repetíronnolo en numerosas
ocasións. Ás veces, tratábase dunha
persoa singular que pedía esa graza
para si ou para algún achegado: o
centurión de Cafarnaún suplícalle
polo seu criado enfermo; uns amigos
ponlle diante a un paralítico; Marta e
María úrxenlle a que acuda a Betania
para devolver a saúde ao seu irmán,
gravemente enfermo; Bartimeo
chámalle a berros cando pasa xunto
ao camiño de Jericó, solicitando que
se apiade del e cure a súa cegueira...
Noutros momentos, Xesús toma a
iniciativa, como cando ao
desembarcar viu un gran xentío e
encheuse de compaixón por ela e
curou aos enfermos[6]; ou cando,
atopando un paralítico xunto á



piscina probática, preguntoulle: 
queres curarche?[7]; ou naquela
circunstancia na que Xesús devolveu
a vida ao fillo da viúva de Naím[8].

Moi frecuentemente, o xentío levaba
consigo aos seus parentes ou amigos
enfermos até onde o Mestre
achábase. San Mateo conta que Xesús
veu xunto ao mar de Galilea, subiu ao
monte e sentou alí. Acudiu a El moita
xente que traía consigo cojos, cegos,
lisiados, mudos e outros moitos
enfermos, e puxéronos aos seus pés, e
El curounos; de tal modo que se
marabillaba a multitude vendo falar
aos mudos e restablecerse aos
lisiados, andar aos cojos e ver aos
cegos. E glorificaban ao Deus de Israel
[9].

Os milagres do Señor non
pretendían, loxicamente, curar só as
enfermidades do corpo, senón
infundir a graza nas almas; así o
mostra a curación do cego de



nacemento. Ante a pregunta dos
discípulos, que pensaban -de acordo
coa opinión do tempo- que a cegueira
dese home era consecuencia dos
pecados, Xesús respondeu: nin pecou
este nin os seus pais, senón que iso
ocorreu para que as obras de Deus
maniféstense en el[10].

O libro dos Feitos trázanos en
diferentes tempos un cadro da acción
da primitiva Igrexa. Por mans dos
apóstolos -escribe san Lucas- 
obrábanse moitos milagres e
prodixios entre o pobo (...), até o
punto de que sacaban os enfermos ás
prazas e púñanos en leitos e padiolas
para que, ao pasar Pedro, polo menos
a súa sombra alcanzase a algún deles
[11].

A dor, a enfermidade, poden achegar
a Deus se se reciben con espírito
sobrenatural. Pero tamén poden
afastar, se moven á rebeldía. San
Xosemaría tiña ben experimentado -



tanto no seu camiñar persoal como
na historia da Obra- a eficacia da dor
física ou moral unido á Cruz do
Señor. Con agradecemento a Deus e a
innumerables persoas que así
respondían, mencionaba que desde
o principio contamos coa oración
de moitos enfermos, que ofrecían
os seus sufrimentos polo Opus
Dei[12]. Tamén agora, o labor
apostólica continúa apoiándose
sobre o cimento xeneroso dos
enfermos e das enfermas, que
procuran transformar o seu
sufrimento en oración pola Igrexa,
polo Papa, polas almas.

A todos os enfermos habemos de
axudarlles con atención e gratitude:
con agarimo, con coidados materiais
e espirituais. Rogamos a Deus que
lles conceda a saúde, se convén ás
súas almas; e, se non, que afronten
con alegría a enfermidade,
acháquelos da vellez, as penas de
calquera tipo que padezan; e sempre



co gozo sobrenatural de estar a
colaborar na aplicación dos méritos
redentores de Cristo.

Na Cruz, pois, con fidelidade. Na
Cruz, con alegría, que unha
dedicación sen alegría non
podería o Señor agradecela:
hilarem enim datorem diligit Deus
(2 Cor 9, 7), Deus ama ao que dá
con alegría. Na Cruz, con sereno
repouso: porque nós non temos
medo á vida nin medo á morte;
non tememos tampouco a Deus,
que é o noso Pai[13]. Ao mesmo
tempo, co profundo sentido de
humanidade que lle caracterizaba, o
noso Fundador repetiu: a dor física,
cando se pode quitar, quítase.
Bastantes sufrimentos hai na
vida! E cando non se pode quitar,
ofrécese[14].

Para comprender esta actitude tan
cristiá, requírese achegarse a esa
situación coa mirada do Bo Pastor. 



Só desde a connaturalidad afectiva
que dá o amor, podemos apreciar a
vida teologal presente na piedade
dos pobos cristiáns (...). Penso na
fe firme desas nais ao pé do leito
do fillo enfermo, que se aferran a
un rosario aínda que non saiban
ganduxar as proposicións do
Credo; ou en tanta carga de
esperanza derramada nunha vela
que se acende nun humilde fogar
para pedir axuda a María, ou nesas
miradas de amor entrañable a
Cristo crucificado [15].

Cando esteamos enfermos ou
suframos de calquera outro modo,
convén advertilo a quen se achan ao
noso lado, acudir ao médico e
aceptar as súas indicacións, para pór
canto antes os remedios oportunos.
Dese modo evítase a psicose de
enfermo. Cantas veces ouvín dicir a
san Xosemaría que, así como
ninguén é santo na terra, tampouco
hai ninguén que estea sempre san!



Todos podemos atravesar momentos
de enfermidade, mesmo grave; e iso
mesmo hanos de impulsar a
abandonarnos confiadamente no
Señor e en quen poden sosternos.

Fillas e fillos meus, asumamos con
gratitude estas recomendacións do
noso santo fundador, porque facer
as obras de Deus non é un bonito
xogo de palabras, senón unha
invitación a gastarse por Amor.
Hai que morrer a un mesmo, para
renacer a unha vida nova. Porque
así obedeceu Xesús, até a morte de
cruz, mortem autem crucis.
Propter quod et Deus exaltavit
illum (Flp 2, 8-9). E por isto Divos
exaltouno. Se obedecemos á
vontade de Deus, a Cruz será
tamén Resurrección, exaltación.
Cumprirase en nós, paso por paso,
a vida de Cristo: poderase
asegurar que vivimos procurando
ser bos fillos de Deus, que
pasamos facendo ben, a pesar da



nosa fraqueza e dos nosos erros
persoais, por numerosos que
sexan[16].

Non deixemos de mirar tamén ao
queridísimo beato Álvaro, que soubo
amar con alegría a saúde e a
enfermidade. Ao lembrarlle o día 15,
aniversario do seu nomeamento
como sucesor de san Xosemaría,
digámosle que nos sosteña a todas e
a todos.

Sei que rezariades polas vítimas do
terremoto en Italia e polas das outras
calamidades de todos os lugares:
fomentemos esta fraternidade con
toda a humanidade.

Dentro de tres días, neste santuario
mariano de Torreciudad,
administrarei a ordenación
sacerdotal a seis diáconos, Agregados
da Prelatura. Pedide por eles e polos
sacerdotes do mundo enteiro, polo
Papa e polos bispos, para que o
Espírito Santo énchanos a todos dos



seus dons e fáganos santos. Nesa
mesma data, unirémonos á alegría
da Igrexa pola canonización da beata
Teresa de Calcuta, que tanto apreciou
á Obra.

Con todo agarimo, bendívos

o voso Pai

+ Xavier

Torreciudad, 1 de setembro de 2016.

[1] Jn 12, 32.

[2] Bieito XVI, Homilía, 14-IX-2008.

[3] San Xosemaría, Carta 31-V-1954,
n. 30.

[4] Papa Francisco, Homilía en Santa
Marta, 3-V-2016.

[5] Mt 8, 17; cfr. Is 53, 4.

[6] Mt 14, 14.

[7] Jn 5, 6.



[8] Cfr. Lc 7, 11-15.

[9] Mt 15, 29-31.

[10] Jn 9, 3.

[11] Hch 5,12-15.

[12] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar sen data (AGP, P01,
XII-1981, p. 9).

[13] San Xosemaría, Carta 31-V-1954,
n. 30.

[14] San Xosemaría, Notas dunha
reunión familiar, 1-I-1969.

[15] Papa Francisco, Exhort. apost. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 125.

[16] San Xosemaría, É Cristo que
pasa, n. 21.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

gl-es/article/carta-del-prelado-
septiembre-de-2016/ (12-02-2026)

https://opusdei.org/gl-es/article/carta-del-prelado-septiembre-de-2016/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-del-prelado-septiembre-de-2016/
https://opusdei.org/gl-es/article/carta-del-prelado-septiembre-de-2016/

	Carta do Prelado (setembro de 2016)

