
opusdei.org

Méditation :
Vendredi de la 3ème
semaine du Temps
Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : c’est
Dieu qui donne la croissance à
son Royaume ; ajouter notre
force à la force du Seigneur ;
nous cherchons Jésus, comme
certains disciples.

- C'est Dieu qui donne la croissance à
son Royaume

- Ajouter notre force à la force du
Seigneur



- Nous cherchons Jésus, comme
certains disciples

POUR ILLUSTRER la nature et la
croissance du Royaume de Dieu,
Jésus se sert encore d’images tirées
de la vie agricole, images familières à
ses auditeurs. « Il en est du règne de
Dieu comme d’un homme qui jette en
terre la semence : nuit et jour, qu’il
dorme ou qu’il se lève, la semence
germe et grandit, il ne sait comment.
D’elle-même, la terre produit d’abord
l’herbe, puis l’épi, enfin du blé plein
l’épi » (Mc 4, 26-29). L’Évangile de la
messe d’aujourd’hui nous propose
deux paraboles : celle que nous
venons de citer, sur la croissance de
la semence de blé ; et celle qui la suit,
sur la toute petite graine de
moutarde qui devient un arbre
feuillu, où les oiseaux du ciel font
leur nid.



« Dans la première parabole,
l’attention est placée sur le fait que la
semence, jetée en terre, prend racine
et se développe seule, que
l’agriculteur dorme ou qu’il soit
éveillé. Il a confiance dans la
puissance interne de la semence elle-
même et dans la fertilité du terrain.
Dans le langage évangélique, la
semence est le symbole de la Parole
de Dieu, […] Cette Parole, si elle est
accueillie, porte certainement ses
fruits, parce que Dieu lui-même la
fait germer et mûrir par des voies
que nous ne pouvons pas toujours
vérifier et d’une façon que nous ne
connaissons pas. Tout ceci nous fait
comprendre que c’est toujours Dieu,
toujours Dieu, qui fait grandir son
Royaume — c’est pourquoi nous
prions tant « que ton Règne vienne »
— c’est lui qui le fait grandir,
l’homme est son humble
collaborateur qui contemple et se
réjouit de l’action créatrice divine et
en attend patiemment les fruits » [1].



« Quand tu t’abandonneras vraiment
entre les mains du Seigneur, tu
apprendras à te contenter de ce qui
arrive, et à ne pas perdre ta sérénité
si tes activités ne prennent pas la
tournure que tu souhaites malgré ton
acharnement et les bons moyens que
tu as employés… C’est qu’elles auront
pris la “tournure” que Dieu voulait
qu’elles prennent » [2].

DANS LA DEUXIÈME parabole, Jésus
se sert de l’image de la graine de
moutarde pour décrire le Royaume
de Dieu : « Quand on la sème en
terre, elle est la plus petite de toutes
les semences. Mais quand on l’a
semée, elle grandit et dépasse toutes
les plantes potagères ; et elle étend de
longues branches, si bien que les
oiseaux du ciel peuvent faire leur nid
à son ombre » (Mc 4, 31-32). Dans la
lecture que saint Jean Chrysostome



en fait, la graine de moutarde est le
Christ qui, par son incarnation, s’est
fait tout petit et humble pour être le
serviteur de tous : il a souffert, cloué
sur la Croix, il est mort pour nous et,
par sa résurrection, il a grandi
jusqu’au ciel, comme un arbre qui
nous couvre et nous donne
l’immortalité [3].

Étant infiniment grand, le Christ s’est
fait petit, insignifiant en apparence.
C’est pourquoi, pour entrer dans la
dynamique du Royaume de Dieu, il
faut être pauvre en esprit, de sorte
que le Christ puisse vivre en nous :
une pauvreté en esprit qui nous
amène à « ne pas agir pour être
importants aux yeux du monde, mais
précieux aux yeux de Dieu, qui
privilégie les simples et les humbles.
Lorsque nous vivons ainsi, la force
du Christ fait irruption en nous, et
elle transforme ce qui est petit et
modeste en une réalité qui fait



fermenter toute la masse du monde
et de l’histoire » [4].

Le message de la deuxième parabole
renforce celui de la précédente. « Le
Royaume de Dieu, même s’il exige
notre collaboration, est avant tout un
don du Seigneur, une grâce qui
précède l’homme et son action. Notre
petite force, apparemment
impuissante face aux problèmes du
monde, si elle plonge dans celle de
Dieu ne craint pas les obstacles,
parce qu’elle est certaine que la
victoire appartient au Seigneur […]
La semence germe et grandit, car
c’est l’amour de Dieu qui la fait
grandir » [5].

« PAR DE NOMBREUSES paraboles
semblables, Jésus leur annonçait la
Parole, dans la mesure où ils étaient
capables de l’entendre. Il ne leur



disait rien sans parabole, mais il
expliquait tout à ses disciples en
particulier » (Mc 4, 33-34). C’est ainsi
que saint Marc conclut son récit.
L’évangéliste souligne la différence
entre le peuple qui écoutait les
enseignements de Jésus pour la
première fois ou de façon
occasionnelle et les disciples qui
suivaient habituellement le Seigneur.
Avec ces derniers, le Seigneur passe
de longs moments, seul à seul, pour
leur expliquer avec plus de
profondeur ses enseignements. Au
début, ils n’étaient qu’un de plus
parmi les gens du peuple : un jour,
quelqu’un leur a parlé de Jésus et ils
se sont approchés de lui pour
l’écouter, poussés peut-être par la
curiosité. Or, après plusieurs
contacts avec lui, ils sont devenus ses
disciples.

Il nous est arrivé quelque chose de
semblable. Lorsque nous
rencontrons Jésus dans les pages de



l’Évangile, nous voulons aussitôt en
savoir plus ; l’intérêt nous prend
d’approfondir la signification de sa
vie et de ses discours. Nous avons
l’intuition que « tous les trésors
cachés et la sagesse habitent » [6] dans
le Christ et nous souhaitons nous en
enrichir. « Il nous est possible
d’entrer dans l’intimité de Jésus,
corps et âme. Le Christ nous a
clairement montré le chemin : le
Pain et la Parole ; nous nourrir de
l’Eucharistie, connaître et accomplir
ce qu’il est venu nous apprendre, et
en même temps parler avec lui dans
la prière » [7]. Avec un grand naturel,
même si cela demande un effort,
nous cherchons la compagnie
continuelle de notre Seigneur. Alors,
nous comprenons mieux la Vierge
Marie qui « retenait tous ces
événements et les méditait dans son
cœur » (Lc 2, 19). Nous pouvons
demander à notre Mère de savoir
nous aussi accueillir la Parole de
Dieu et d’en approfondir la



signification, pour qu’elle porte un
fruit abondant.

[1]. Pape François, Angélus, 14 juin
2015.

[2]. Saint Josémaria, Sillon n° 860.

[3]. Saint Jean Chrysostome, Homélie 7
(attribuée), PG 64, 21-26.

[4]. Pape François, Angélus, 14 juin
2015.

[5]. Benoît XVI, Angélus, 17 juin 2012.

[6]. Saint Jean de la Croix, Cantique
spirituelle, chanson 36, 3.

[7]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 118.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/meditation-
vendredi-de-la-3eme-semaine-du-

temps-ordinaire/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-vendredi-de-la-3eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-vendredi-de-la-3eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-vendredi-de-la-3eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-vendredi-de-la-3eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Vendredi de la 3ème semaine du Temps Ordinaire

