
opusdei.org

Méditation : Samedi
de la 30ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : « C’est de la
vie tout entière du Seigneur que
je suis épris » ; le Christ élève
nos désirs ; l’humilité nous
permet de reconnaître notre
propre grandeur.

- « C’est de la vie tout entière du
Seigneur que je suis épris »

- Le Christ élève nos désirs

- L’humilité nous permet de
reconnaître notre propre grandeur



« IL N’EST PAS possible de séparer
chez le Christ son être de Dieu fait
homme et sa fonction de Rédempteur
» [1]. Tout au long de son séjour sur
terre, Jésus-Christ a exprimé sa
mission rédemptrice dans tout ce
qu’il a fait. Chacune de ses activités
était alignée sur son désir de nous
libérer du péché. Il a
continuellement rayonné
l’empressement divin qu’il avait
énoncé, à partir d’un texte d’Isaïe, au
début de son activité publique : «
L’Esprit du Seigneur est sur moi
parce que le Seigneur m’a consacré
par l’onction. Il m’a envoyé porter la
Bonne Nouvelle aux pauvres,
annoncer aux captifs leur libération,
et aux aveugles qu’ils retrouveront la
vue, remettre en liberté les opprimés,
annoncer une année favorable
accordée par le Seigneur » (Lc 4,
18-19).



Ce désir de rédemption était
particulièrement évident dans ses
miracles et dans sa prédication. Il se
manifeste aussi dans des actions plus
quotidiennes, comme une
conversation autour d’une table ou
une promenade avec ses disciples.
C’est pourquoi saint Josémaria
disait : « C’est de la vie tout entière
du Seigneur que je suis épris » [2].
Voir Jésus comme une personne
parmi d’autres dans la réalité sociale
de son temps peut nous aider à
sanctifier ces circonstances : ces
moments font aussi partie de notre
identité de chrétiens.

Luc nous dit qu’un jour de sabbat,
Jésus « était entré dans la maison
d’un chef des pharisiens pour y
prendre son repas » (Lc 14,1 ). Nous
pouvons supposer que le Christ a
accepté son invitation afin de
pouvoir annoncer le message du
salut à cette personne dans un
contexte plus calme que l’agitation



de la vie quotidienne. Que ce soit lors
d’un banquet, devant une scène de la
vie quotidienne ou en regardant une
danse d’enfants, Jésus ne néglige pas
sa mission, mais ces événements sont
le lieu où elle se réalise. De ces récits
évangéliques, saint Josémaria a tiré
l’objectif de tout apôtre : « Voilà ton
devoir de citoyen chrétien :
contribuer à ce que l’amour et la
liberté du Christ président toutes les
manifestations de la vie moderne : la
culture et l’économie, le travail et le
repos, la vie de famille et la vie en
société » [3].

AU MILIEU de ce banquet, Jésus
observe l’attitude de certains qui «
choisissaient les premières places
» (Lc 14, 7). Il décide alors de
raconter une parabole : « Quand
quelqu’un t’invite à des noces, ne va
pas t’installer à la première place, de



peur qu’il ait invité un autre plus
considéré que toi. Alors, celui qui
vous a invités, toi et lui, viendra te
dire : “Cède-lui ta place” ; et, à ce
moment, tu iras, plein de honte,
prendre la dernière place » (Lc 14,
8-9).

Jésus commence son enseignement
en évoquant la reconnaissance
recherchée par ceux qui l’entourent.
Il ne méprise pas le désir naturel de
se distinguer. Le Christ est le mieux à
même de découvrir la main
paternelle de Dieu dans ces
aspirations humaines. Jésus, en lisant
chaque âme, s’appuie sur les
aspirations humaines et nobles qu’il
trouve pour les élever et les
surnaturaliser. Saint Josémaria
cherchait également à baser les
conseils qu’il donnait aux personnes
qui s’adressaient à lui sur les désirs
que Dieu mettait dans leur cœur : «
Que ton âme se laisse consumer de
désirs !… Désirs d’amour, d’oubli, de



sainteté, désir du Ciel… En verras-tu
un jour la réalisation ? Ne t’attarde
pas à de telles questions, peut-être
suggérées par quelque prudent
bailleur de conseils. Ravive-les
chaque fois plus, ces désirs, puisque
l’Esprit Saint dit que les “hommes de
désir” Lui sont agréables » [4].

Jésus propose un moyen d’élever les
prétentions de la position sociale : «
Au contraire, quand tu es invité, va te
mettre à la dernière place. Alors,
quand viendra celui qui t’a invité, il
te dira : “Mon ami, avance plus
haut”, et ce sera pour toi un honneur
aux yeux de tous ceux qui seront à la
table avec toi » (Lc 14, 10). Le Christ
nous encourage à ne pas nous
arrêter à la reconnaissance humaine,
qui est sans aucun doute légitime et
honorable, mais à rechercher la
reconnaissance divine, qui est la
seule qui ait vraiment de la valeur. Et
même si, en de nombreuses
occasions, notre geste peut passer



inaperçu aux yeux des autres, nous
savons avec certitude que Dieu l’a
vu. C’est le chemin qui nous mène à
Lui et qui, en même temps, nous
conduit « à l’essentiel de la vie, à son
sens le plus vrai, à la raison la plus
sûre pour laquelle la vie vaut la
peine d’être vécue. Seule l’humilité
nous ouvre à l’expérience de la
vérité, de la joie authentique, de la
connaissance qui compte » [5]. Ce qui
compte, ce n’est pas d’être grand
selon la logique du monde, mais de
devenir petit, simple, parce que c’est
ainsi que nous trouvons le Christ.

LE CŒUR de l’enseignement que
Jésus dispense autour de ce banquet
est l’humilité : « En effet, quiconque
s’élève sera abaissé ; et qui s’abaisse
sera élevé » (Lc 14, 11). Pour entrer
dans le Royaume des cieux, l’une des
premières conditions est de bien



connaître notre condition, c’est-à-
dire de grandir dans notre véritable
identité en tant que membres de
cette nouvelle famille que Jésus est
en train de former. Pour cela, il est
nécessaire de comprendre le sens
profond de l’humilité, « la vertu qui
nous aide à connaître à la fois notre
misère et notre grandeur » [6].

L’humilité nous permet de
comprendre plus facilement que
nous avons tout reçu du Seigneur.
L’orgueil, en revanche, nous pousse à
nous fier à notre propre sécurité.
Dans ce sens, saint Josémaria parlait
de deux types d’orgueil : le mauvais,
qui ignore nos faiblesses, et le bon,
qui reconnaît la vérité et l’action du
Seigneur dans notre vie. « L’orgueil
est mauvais s’il nous aveugle, s’il ne
nous permet pas de voir clairement
que nous avons des pieds d’argile,
car la pierre de touche pour
distinguer le bon orgueil du mauvais
est l’humilité. Il est bon, donc, tant



que l’on ne perd pas la conscience
que cette divinisation est un don de
Dieu, une grâce de Dieu ; il est
mauvais quand l’âme s’attribue à
elle-même — à ses œuvres, à ses
mérites, à son excellence — la
grandeur spirituelle qui lui a été
donnée » [7].

Ce bon orgueil nous pousse à ne pas
rejeter notre misère et à la
considérer comme la porte par
laquelle nous permettons à Dieu
d’entrer. Et c’est justement là notre
grandeur : que Dieu ait voulu, par sa
miséricorde, nous rendre très
précieux à ses yeux. L’humilité nous
incite donc à assumer la pauvreté
des nécessiteux pour être des
mendiants de Dieu, pour le laisser
entrer, pour lui permettre de
changer nos apparentes sécurités.
Lorsqu’un cœur est satisfait de lui-
même, « il n’a pas de place pour la
Parole de Dieu, pour l’amour des
frères ou pour la jouissance des



grandes choses de la vie. Il se prive
ainsi des plus grands biens. C’est
pourquoi Jésus appelle heureux les
pauvres en esprit, ceux qui ont un
cœur pauvre, où le Seigneur peut
entrer avec sa constante nouveauté »
[8]. La Vierge Marie, qui ne se souciait
que de la reconnaissance divine,
plaçant sa sécurité en Dieu, a acquis
la vraie richesse : « Tous les âges me
diront bienheureuse » (Lc 1, 48).

[1]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 122.

[2]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
56.

[3]. Saint Josémaria, Sillon, n) 302.

[4]. Saint Josémaria, Sillon, n° 628.

[5]. Pape François, Audience générale,
22 décembre 2021.



[6]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
64.

[7]. Saint Josémaria, Lettres 2, n° 6.

[8]. Pape François, Gaudete et exultate,
n° 68.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/meditation-
samedi-de-la-30eme-semaine-du-temps-

ordinaire/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-samedi-de-la-30eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-samedi-de-la-30eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-samedi-de-la-30eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-samedi-de-la-30eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Samedi de la 30ème semaine du Temps Ordinaire

