
opusdei.org

Méditation : Samedi
de la 20ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : dire et faire,
seul Dieu nous importe,
éteindre le pilote automatique.

– Dire et faire

– Seul Dieu nous importe

– Éteindre le pilote automatique

FRÉQUEMMENT, les scribes et les
pharisiens donnent au Seigneur



l’occasion d’enseigner à la foule le
chemin qui conduit au salut. Un jour,
Jésus les qualifie de maîtres occupant
la chaire de Moïse : ils se considèrent
comme ses successeurs. Cependant, à
la différence du patriarche, « ils
disent, mais ne font pas » (Mt 23,3).
Leur vie dénote un manque de
cohérence. Leur prédication est
souvent correcte, mais leurs actes les
trahissent, car « ils imposent aux
autres des fardeaux pesants et
insupportables, et les mettent sur
leurs épaules, mais eux-mêmes ne
veulent pas les remuer du doigt » (Mt
23, 4). Jésus, au contraire, enseigne et
vit ce qu’il prêche : « Il pratique le
premier le commandement de
l’amour qu’il enseigne à tous »[1].

Le véritable maître se distingue en ce
que ses œuvres valident les vérités
qu’il annonce. Ainsi, sa vie attire
ceux qui croisent son chemin. Le
chrétien qui vit authentiquement ce
qu’il croit devient un signe de



crédibilité. Son existence ne passe
pas inaperçue ni ne reste fade ; elle
éveille chez les autres le désir de
s’approcher du Seigneur. « Dieu
veuille que ton comportement et tes
conversations fussent tels que l’on
pût dire en te voyant ou en t’écoutant
parler : voilà quelqu’un qui lit la vie
du Christ ! »[2].

Certes, la principale raison qui
pousse un chrétien à se comporter
conformément à ce qu’il enseigne
n’est pas seulement le désir de
donner le bon exemple. Cette
attitude, lorsqu’elle naît de la vanité,
est également critiquée par le
Seigneur, qui remarque que certains
pharisiens jeûnent et prient, mais
seulement « pour que les hommes les
voient » (Mt 23, 5). « Toi, par
exemple, quand tu penses à des
études que tu entreprends, y penses-
tu seulement pour te promouvoir toi-
même, pour ton propre intérêt, ou
aussi pour servir la communauté ?



Là, on peut voir quelle est
l’intentionnalité de chacun d’entre
nous »[3]. Si nous constatons parfois
que notre seul motif pour bien agir
est ce que penseront les autres, nous
cherchons à rectifier notre intention
et à agir par amour, pour plaire au
Seigneur en toute chose. « Nous ne
vivons pas pour la terre, ni pour
notre honneur, mais pour l’honneur
de Dieu, pour la gloire de Dieu, pour
le service de Dieu : c’est cela
seulement qui nous fait agir »[4].

LE MAÎTRE poursuit son
commentaire sur le manque
d’authenticité de certains scribes et
pharisiens : « Ils élargissent leurs
phylactères et allongent leurs
franges. Ils aiment les premières
places dans les festins, les premiers
sièges dans les synagogues, être
salués sur les places publiques et être



appelés Rabbi » (Mt 23, 5-7). En
définitive, ces maîtres étaient plus
soucieux du regard et de l’opinion
des autres que de la gloire à Dieu.

L’orgueil ruine la valeur du bien que
nous poursuivons. L’humilité, en
revanche, assurait saint Josémaria,
est dans la vie chrétienne « comme le
sel qui assaisonne tous les plats.
Même si un acte semble vertueux, il
ne le sera pas s’il découle de l’orgueil,
de la vanité, de la sottise ; si nous le
faisons en pensant à nous-mêmes,
nous faisant passer nous-mêmes
avant le service de Dieu, le bien des
âmes, la gloire du Père, du Fils et du
Saint-Esprit. Lorsque notre attention
se porte sur notre moi, lorsque nous
passons notre temps à nous
demander si l’on va nous louer ou
nous critiquer, nous nous faisons un
mal très grand. Seul Dieu doit nous
importer »[5].



L’humilité est le fondement de la vie
spirituelle. « Si vous me demandez,
écrivait saint Augustin, ce qui est le
plus essentiel dans la religion et dans
la discipline de Jésus-Christ, je vous
répondrai : premièrement,
l’humilité ; deuxièmement,
l’humilité ; troisièmement, l’humilité
»[6]. Demandons maintenant au
Seigneur de nous aider à nous
centrer sur lui et à ne nous intéresser
qu’à sa gloire. L’humilité suscite un
sain oubli de soi, qui simplifie et
embellit la vie : elle permet de
reconnaître la générosité de Dieu et
de se réjouir de la beauté de la
création, où l’on découvre un reflet
de l’amour divin.

SAINTE CATHERINE DE SIENNE
raconte qu’elle entendit Dieu lui
dire : « Tu désires me connaître et
m’aimer, moi qui suis la Vérité



suprême et la Source de la vie. Le
moyen d’acquérir ma connaissance
et de goûter ma vérité éternelle, c’est
de ne jamais sortir de la
connaissance de toi-même. En
t’abaissant dans la vallée de
l’humilité, tu me connaîtras en toi, et
tu trouveras dans cette connaissance
tout ce qui te sera nécessaire. […] La
connaissance de toi-même te
donnera l’humilité, parce que tu
verras que tu n’as pas l’être par toi-
même, mais par moi, qui vous aimais
jusque dans les profondeurs du
néant »[7].

Lorsque nous nous connaissons bien,
nous savons que nous portons le
trésor de la grâce dans des vases
d’argile. C’est pourquoi nous
identifions ce qui peut nuire à notre
âme et nous nous efforçons de
l’éloigner. Nous prenons aussi
conscience du fait que nul n’est bon
juge en sa propre cause ; aussi
cherchons-nous l’aide d’une



personne capable de nous guider
dans notre vie spirituelle et de nous
soutenir quand nous en avons
besoin. Nous détectons également ce
qui nous épuise ou nous rend
anxieux, du fait de notre
personnalité ou de notre
tempérament, et nous essayons
d’accueillir ces moments avec
sérénité et esprit sportif, cherchant
ensuite un moyen de nous reposer
pour reprendre des forces. Ces
attitudes manifestent une certaine
connaissance de soi fondée sur
l’humilité : nous admettons que nous
ne sommes pas des surhommes dotés
d’une énergie illimitée.

« Se connaître soi-même n’est pas
difficile, mais c’est fatigant : cela
implique un patient travail
d’introspection. Cela requiert la
capacité de s’arrêter, de “désactiver
le pilote automatique”, pour prendre
conscience de notre façon de faire,
des sentiments qui nous habitent, des



pensées récurrentes qui nous
conditionnent, souvent à notre insu.
Cela exige également que nous
fassions la distinction entre les
émotions et les facultés spirituelles.
“Je sens” n’est pas la même chose que
“Je suis convaincu” ; “Je me sens de”
n’est pas la même chose que “Je
veux”. C’est ainsi seulement qu’il est
possible de se rendre compte à quel
point la vision que nous avons de
nous-mêmes et de la réalité est
parfois erronée. S’en rendre compte
est une grâce ! »[8]. Les mères sont
souvent celles qui connaissent le
mieux leurs enfants — parfois même
mieux qu’eux-mêmes. C’est pourquoi
nous demandons à la Sainte Vierge
de nous aider à nous connaître, afin
de pouvoir suivre le Seigneur avec
humilité et simplicité.



[1] Benoît XVI, Angelus, 30 octobre
2011.

[2] Saint Josémaria, Chemin, no 2.

[3] François, Audience, 5 octobre 2022.

[4] Saint Josémaria, Lettre 1, no 21.

[5] Saint Josémaria, Dialogue avec le
Seigneur, no 105.

[6] Saint Augustin, Epist. 118, 22.

[7] Sainte Catherine de Sienne, Le
Dialogue, I, IV, 4 (traduction
Hurtaud).

[8] François, Audience, 5 octobre 2022.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/meditation-
samedi-de-la-20eme-semaine-du-temps-

ordinaire/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-samedi-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-samedi-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-samedi-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-samedi-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Samedi de la 20ème semaine du Temps Ordinaire

