
opusdei.org

Méditation : Samedi
de la 15ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : la douceur au
quotidien ; plaire à Dieu ; quand
la peur surgit.

- La douceur au quotidien

- Plaire à Dieu

- Quand la peur surgit

PEU DE TEMPS après avoir
commencé sa vie publique, Jésus a



exalté les doux comme bienheureux
(cf. Mt 5 ,5). Plus tard, il dira de lui-
même : « Mettez-vous à mon école,
car je suis doux et humble de cœur
» (Mt 11, 29). La douceur est un trait
qui a marqué la marche terrestre du
Seigneur. Non seulement en paroles,
mais surtout en actes. Face à ceux
qui le rejetaient et complotaient
contre lui, le Christ n’a pas cherché à
se rebeller ou à imposer son
autorité : il a su accepter patiemment
l’incompréhension et le mépris. Cette
attitude a atteint son apogée sur la
croix, car la douceur se manifeste
surtout « dans les moments de
conflit, elle se voit dans la manière
de réagir à une situation hostile.
N’importe qui peut paraître doux
quand tout est calme, mais comment
réagit-on “sous pression” si l’on est
attaqué, offensé, agressé ? » [1] Saint
Pierre rappelle comment Jésus a
réagi à une telle situation hostile : «
Insulté, il ne rendait pas l’insulte,
dans la souffrance, il ne menaçait



pas, mais il s’abandonnait à Celui qui
juge avec justice » (1 P 2, 23).

Dans notre vie quotidienne, nous ne
vivons peut-être pas des situations
aussi hostiles que celles du Seigneur,
mais des épreuves douloureuses
ordinaires sont susceptibles de
survenir. Les relations familiales et
professionnelles sont peut-être le
contexte dans lequel nous avons le
plus besoin de vivre la douceur. Cela
implique parfois de résister à une
première réaction logique marquée
par la colère ou l’indignation afin de
répondre calmement et patiemment,
comme le Seigneur le ferait et
comme nous voudrions qu’on nous le
fasse. La personne douce sait qu’il est
plus important de respecter les gens
de manière chrétienne que la
question spécifique qui l’a
contrariée. Il montre ainsi une façon
d’aimer qui peut être héroïque, parce
qu’il évite de causer un plus grand
mal pour se protéger. Dans ce sens,



saint Josémaria nous propose
quelques pratiques qui peuvent nous
aider à imiter la douceur du Christ : «
Ce bon mot, cette blague qui n’est pas
sortie de ta bouche ; le sourire
aimable pour qui t’agace ; ce silence
devant l’accusation injuste ; une
conversation bienveillante avec les
“raseurs” et les importuns ; le fait de
passer, chaque jour, sur les détails
ennuyeux et impertinents de ton
entourage… : tout cela, avec
persévérance, voilà qui est la bonne
mortification intérieure » [2].

LE COMPORTEMENT doux et humble
du Seigneur avait déjà été annoncé
par Isaïe, comme le dit saint
Matthieu : Il ne cherchera pas
querelle, il ne criera pas, on
n’entendra pas sa voix sur les places
publiques. Il n’écrasera pas le roseau
froissé, il n’éteindra pas la mèche qui



faiblit » (Mt 12, 19-20). Le secret du
serviteur souffrant, que décrit le
prophète et qui s’accomplira en
Jésus-Christ, est qu’il ne vit pas en
fonction de ce que les autres pensent
ou disent de lui. Il n’est pas lié aux
applaudissements ou à la
reconnaissance des hommes, au rejet
ou à l’acceptation de son message,
mais il agit en tenant compte du
regard de son Père : « Voici mon
serviteur que j’ai choisi, mon bien-
aimé en qui je trouve mon bonheur
» (Mt 12, 18). Jésus vit pour plaire à
son Père. Même si certaines de ses
œuvres sont passées inaperçues aux
yeux de ses contemporains, il sait
que son Père l’a vu et s’en est réjoui.

La filiation divine nous permet de
nous sentir contemplés par Dieu
dans les petites luttes quotidiennes,
cachées, peut-être non perçues par
les yeux humains. « À peine l’avez-
vous offert et avez-vous mis la main
à l’ouvrage, que Dieu vous écoute et



vous encourage. Nous atteignons
l’allure des âmes contemplatives, au
beau milieu de notre tâche
quotidienne. Car nous sommes
envahis par la certitude qu’il nous
regarde tout en nous demandant une
nouvelle victoire sur nous-mêmes :
ce petit sacrifice, ce sourire devant la
personne importune, cet effort pour
donner la priorité au travail le moins
agréable, mais le plus urgent, ce soin
des détails d’ordre, cette
persévérance dans
l’accomplissement du devoir alors
qu’il serait si facile de l’abandonner,
cette volonté de ne pas remettre au
lendemain ce que l’on doit terminer
le jour même ; et tout cela pour faire
plaisir à Dieu notre Père ! » [3]

Ainsi comprise, la vie d’un chrétien
est une vie d’amoureux. L’amour
pour une personne se manifeste par
de nombreux petits détails qui
cherchent à rendre son existence
plus agréable. Parfois, l’autre



personne pourra les identifier et en
être reconnaissante, mais d’autres
fois, elle ne les aura pas détectés.
Dans tous les cas, s’il est parfois
naturel et logique d’exiger une
certaine reconnaissance, ce qui nous
motive à agir ainsi, c’est que la
personne aimée soit heureuse. De
même, une relation saine avec Dieu
n’est pas basée sur la peur de la
punition ou sur le simple désir de se
conformer à un ensemble de règles,
mais sur le désir de lui plaire à tout
moment. En même temps, il nous
invite à découvrir sa continuelle
sollicitude pour chacun de nous ;
c’est d’ailleurs la première chose
qu’il attend de nous : que nous nous
laissions aimer par lui.

LE DÉSIR de plaire à Dieu peut
s’accompagner d’une certaine crainte
de le rendre triste. C’est en partie



logique, car cela signifie que nous
l’aimons vraiment : personne ne
s’inquiète de décevoir quelqu’un
qu’il ne connaît pas. Cependant, ce
sentiment ne peut pas être la base
d’une vie pleine. C’est peut-être pour
cela que « dans les Saintes Écritures,
nous trouvons 365 fois l’expression
“ne crains pas”, avec toutes ses
variantes. Comme pour dire que
chaque jour de l’année, le Seigneur
veut que nous soyons libérés de la
peur » [4]. Le prélat de l’Opus Dei a
souligné il y a quelques années l’une
des formes que peut prendre la peur.
Il encourageait à « exposer l’idéal de
la vie chrétienne sans le confondre
avec le perfectionnisme, en nous
apprenant à vivre avec notre propre
faiblesse et celle des autres ; à
assumer, avec toutes ses
conséquences, une attitude
quotidienne d’abandon plein
d’espérance, fondée sur la filiation
divine » [5]. Une personne sainte
craint d’offenser Dieu et de ne pas



correspondre à son amour. Le
perfectionniste, en revanche, craint
de ne pas faire les choses assez bien,
et donc de mettre Dieu en colère. La
sainteté et le perfectionnisme ne sont
pas la même chose, bien qu’ils
puissent parfois être confondus.

La peur peut surgir lorsque nous
pensons que nous avons été conduits,
une fois de plus, par nos passions,
que nous avons encore péché, que
nous sommes faibles dans
l’accomplissement des objectifs les
plus simples. Nous nous mettons en
colère et en venons à penser que
Dieu est déçu. Nous sommes envahis
par la tristesse. Dans ces moments-là,
il est bon de se rappeler que la
tristesse est l’alliée de l’ennemi : elle
ne nous rapproche pas du Seigneur,
mais nous en éloigne. Nous
confondons nos colères et nos
emportements avec une prétendue
déception à l’égard de Dieu. Mais
l’origine de tout cela n’est pas notre



amour pour lui, mais notre moi
blessé, notre fragilité non acceptée.
Face à la peur possible de déplaire à
Jésus, nous pouvons nous demander :
cette peur m’unit-elle à Dieu, me fait-
elle penser davantage à lui, ou me
concentre-t-elle sur moi-même : sur
mes attentes, sur ma lutte, sur mes
réussites ? Me pousse-t-elle à
demander pardon à Dieu dans la
confession, et me remplit-elle de joie
de savoir qu’il me pardonne, ou me
conduit-elle au désespoir ? Lorsque
nous ressentons cette tristesse, nous
pouvons nous tourner vers la Vierge
Marie pour repartir toujours avec
joie, sachant que son Fils est ému
chaque fois que nous nous relevons
d’une nouvelle chute.

[1]. Pape François, Audience générale,
19 février 2020.



[2]. Saint Josémaria, Chemin, n° 173.

[3]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
67.

[4] Pape François, Message, 25 mars
2018.

[5]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 14 février 2017, n° 8.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/meditation-
samedi-de-la-15eme-semaine-du-temps-

ordinaire/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-samedi-de-la-15eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-samedi-de-la-15eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-samedi-de-la-15eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-samedi-de-la-15eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Samedi de la 15ème semaine du Temps Ordinaire

