
opusdei.org

Méditation : Samedi
après les Cendres

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
l’aumône qui jaillit d’un cœur
pur ; Saint Matthieu, ayant tout
abandonné, a donné sa vie ;
aimer Dieu et son prochain.

L’aumône qui jaillit d’un cœur
pur ; 
Saint Matthieu, ayant tout
abandonné, a donné sa vie ;
Aimer Dieu et son prochain.

• 

• 

• 



LES JOURS qui ont suivi le mercredi
des Cendres nous ont fait prendre
conscience de la valeur primordiale
de la prière et, avec elle, du jeûne et
de l’aumône, comme pratiques qui
manifestent notre désir de
conversion à Dieu. Le prophète Isaïe
s’exclame que seule une disposition
intérieure droite, source de tout
sacrifice, apporte un réel
changement, visible à travers les
œuvres de miséricorde en faveur des
autres : « Si tu appelles, le Seigneur
répondra ; si tu cries, il dira : “Me
voici”. Si tu fais disparaître de chez
toi le joug, le geste accusateur, la
parole malfaisante, si tu donnes à
celui qui a faim ce que toi, tu désires,
et si tu combles les désirs du
malheureux, ta lumière se lèvera
dans les ténèbres et ton obscurité
sera lumière de midi » (Is 58, 9-10).

C’est pourquoi nous pouvons
demander à Dieu une pureté
intérieure nous permettant d’offrir



aux autres l’aide dont ils ont besoin
et non l’aide que nous souhaitons
leur apporter : « Montre-moi ton
chemin, Seigneur, que je marche
suivant ta vérité » (Ps 85, 11). En une
occasion, saint Josémaria se
lamentait : « Quelle peine de
constater comment certains
comprennent l’aumône : quelques
sous ou de vieux vêtements. On
dirait qu’ils n’ont pas lu l’Évangile » 
[1]. La véritable aumône naît du don
intérieur, d’un acte d’amour envers
l’autre. Tout le monde a besoin de
notre aumône : dans notre famille,
ceux avec qui nous travaillons, ou
qui reçoivent un service par le biais
de notre profession, et ainsi de suite.

« Tout l’Évangile ne se résume-t-il pas
à l’unique commandement de la
charité ? Par conséquent, la pratique
de l’aumône pendant le Carême
devient un moyen d’approfondir
notre vocation chrétienne. Le
chrétien, lorsqu’il s’offre librement,



témoigne que ce n’est pas la richesse
matérielle qui dicte les lois de
l’existence, mais l’amour. Par
conséquent, ce qui donne de la
valeur à l’aumône, c’est l’amour, qui
inspire les différentes formes de don
» [2].

LORSQUE nous lisons dans l’Évangile
le récit de la vocation de saint
Matthieu, nous nous souvenons d’un
fait qui a attiré l’attention des
pharisiens et des scribes. Par le
travail qu’il réalisait, le futur apôtre
privilégiait plutôt que les traditions
de son peuple le petit pouvoir
personnel que Rome lui conférait ;
cela pouvait signifier un certain
attachement aux biens matériels
passant outre la loi de Dieu. Mais
Matthieu a vu quelque chose de
différent en Jésus, quelque chose qui
l’a conduit à tout quitter pour suivre



ses traces. C’est pourquoi il a
abandonné le style de vie qu’il avait
choisi, la sécurité et le bien-être que
lui procurait sa position, son plan
personnel de progrès, etc. Et cette
décision l’a rendu si heureux qu’il «
donna pour Jésus une grande
réception dans sa maison » (Lc 5, 29).

Jésus ne semble pas avoir cherché les
apôtres parmi les maîtres de la Loi,
ni même parmi les fidèles les plus
pratiquants ; au contraire, il
s’approche de la table de celui qui est
considéré par la société juive de
l’époque comme un pécheur. Ici, le
mystère de la miséricorde de Dieu se
manifeste une fois de plus. « Les
Évangiles nous proposent donc un
véritable paradoxe : celui qui est
apparemment le plus éloigné de la
sainteté peut même devenir un
modèle d’accueil de la miséricorde
de Dieu et en laisser entrevoir les
merveilleux effets dans sa propre
existence » [3].



Comme Matthieu, nous sommes nous
aussi appelés à « vivre dans la
miséricorde afin d’être des
instruments de miséricorde […].
Lorsque nous ressentons le besoin
d’être pardonnés et consolés, nous
apprenons à être miséricordieux
envers les autres » [4]. Beaucoup de
ceux qui entouraient Matthieu
étaient de stricts observateurs de la
Loi, mais ils ne ressentaient pas le
besoin de Dieu, ce qui endurcissait
leur cœur pour se donner dans une
aumône authentique. Le futur
apôtre, au contraire, a laissé tous ses
biens pour suivre Jésus, donnant
toute sa vie en aumônes pour ceux
qui l’entouraient.

LE TEXTE dans lequel saint Matthieu
décrit sa propre vocation, met dans
la bouche de Jésus des propos qu’il
adresse aux pharisiens : « Allez



apprendre ce que signifie : Je veux la
miséricorde, non le sacrifice » (Mt
9,13, cf. Os 6,6). Bien que cette
référence au prophète Osée ait pu
passer inaperçue pour beaucoup, la
justesse des actions du Christ était
impossible à manquer : il allait de
l’avant en faisant le bien, en
répondant aux besoins des autres, en
guérissant les malades, etc.
L’attention que Jésus porte à ceux qui
l’entourent est une « synthèse de tout
le message chrétien : la vraie religion
consiste en l’amour de Dieu et du
prochain. C’est ce qui donne de la
valeur au culte et à la pratique des
préceptes » [5].

Une façon de faire l’aumône pendant
cette période de Carême pourrait
être de revoir l’amour avec lequel
nous posons nos actes. Les préceptes
du peuple d’Israël avaient pour but
de trouver l’amour de Dieu dans tant
de détails de la journée, mais cette
bonne intention finissait souvent par



devenir l’accomplissement lui-même
des actes lesquels, par voie de
conséquence, n’atteignaient pas leur
véritable signification. Ce Carême
peut être l’occasion d’accroître notre
désir de placer le Christ au centre de
notre vie. C’est dans ce sens que saint
Josémaria soulignait : « Nous devons
nous déterminer à le suivre
vraiment, afin que le Seigneur puisse
se servir de nous et qu’à tous les
carrefours du monde où nous nous
trouvions, nous-mêmes bien appuyés
sur Dieu, nous soyons sel, levain et
lumière. Toi en Dieu, pour illuminer,
pour donner de la saveur, pour faire
lever la pâte et pour servir de
ferment. Mais n’oublions pas pour
autant que ce n’est pas nous qui
créons cette lumière : nous ne
faisons que la refléter » [6]. Si nous
présentons à Marie nos intentions les
plus profondes, celles qui veulent
convertir nos cœurs à Dieu, elle
intercédera auprès de Dieu pour que
nous puissions les mener à bien.



[1]. Saint Josémaria, Sillon, n° 26/

[2]. Benoît XVI, Message, 30 octobre
2007.

[3]. Benoît XVI, Audience générale, 30
août 2006.

[4]. Pape François, Audience générale,
14 septembre 2016.

[5]. Benoît XVI, Angélus, 8 juin 2008.

[6]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
250.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/meditation-
samedi-apres-les-cendres/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-samedi-apres-les-cendres/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-samedi-apres-les-cendres/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-samedi-apres-les-cendres/

	Méditation : Samedi après les Cendres

