
opusdei.org

Méditation :
Mercredi de la
28ème semaine du
Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : les raisons qui
animent le cœur ; découvrir le
bien des commandements ;
chercher Dieu dans la vie de
tous les jours.

- Les raisons qui animent le cœur

- Découvrir le bien des
commandements

- Chercher Dieu dans la vie de tous
les jours



FRÉQUEMMENT, Jésus était invité à
manger chez des personnes très
diverses : il se rendait chez ses
disciples et ses amis ; il participait
aux banquets organisés en son
honneur comme marque de
reconnaissance, comme ce fut le cas
avec le publicain Zachée ; il mangeait
même avec les chefs du peuple
lorsqu’ils le lui demandaient. Un
jour, raconte saint Luc, Jésus accepta
l'invitation d'un pharisien bien
connu. L'hôte, en voyant que le
Seigneur s'était assis à table sans
avoir respecté la coutume de se laver
les mains, se sentit gêné.
Probablement, les autres convives
l'ont également remarqué et ont
critiqué intérieurement l'attitude du
Maître. Le texte ne précise pas si ce
geste du Seigneur a été conçu comme
un enseignement. Ce que
l’évangéliste nous dit, c’est que Jésus
a profité de la situation pour



transmettre un message aux
personnes présentes : aux yeux de
Dieu, ce qui est transcendant n’est
pas seulement l’extérieur - « ce qui
est dehor » - mais aussi « ce qui est
dedans », c’est-à-dire les raisons qui
animent le cœur (Lc 11, 40). « Quel
malheur pour vous, pharisiens, parce
que vous payez la dîme sur toutes les
plantes du jardin, comme la menthe
et la rue et vous passez à côté du
jugement et de l’amour de Dieu. Ceci,
il fallait l’observer, sans abandonner
cela » (Lc 11, 42). Le ton de ses
paroles est dur. Jésus les accuse
d’hypocrisie et démasque leur
comportement trompeur. En effet,
certains pharisiens se souciaient
davantage des apparences que de
vivre selon la vérité. Ils étaient
tellement attachés à la littéralité de la
loi qu’ils en oubliaient l’esprit qui
l’animait.

D’une certaine manière, l’attitude des
Pharisiens se retrouve aujourd’hui.



En effet, il en est ainsi lorsque nous
vivons nos engagements quotidiens
envers Dieu et les autres de manière
froide et automatique. Peut-être
savons-nous que c’est quelque chose
qui doit être fait, mais nous n’en
percevons pas vraiment la véritable
valeur. C’est alors que la force
motrice de ces actions est peut-être
l’inertie, le désir de bien paraître, ou
simplement la peur de ce qui
pourrait arriver si nous ne les
faisions pas. Dieu ne veut pas
seulement que nous fassions ce que
nous sommes censés faire, mais
surtout que nous le fassions par
amour. « Aime et fais ce que tu veux
», enseignait saint Augustin. Et il
ajoutait : « Si tu te tais, tais-toi par
amour ; si tu cries, crie par amour ; si
tu corriges, corrige par amour ; si tu
pardonnes, pardonne par amour… Si
l’amour est enraciné en toi, rien
d’autre que l’amour sera ton fruit » 
[1].



CERTAINS pharisiens n’ont pas
reconnu l’action de Dieu dans les
œuvres de Jésus-Christ.
Contrairement à la simplicité et au
naturel avec lesquels le Seigneur
agissait, ces pharisiens vivaient dans
une multitude de petits préceptes
qu’ils devaient exécuter
scrupuleusement, convaincus de
plaire ainsi à Dieu, tout en négligeant
la droiture de leur cœur et la charité
envers les autres, et du même coup
l’amour de Dieu. Dans
l’enseignement du Christ, au
contraire, le secret de la justice ne
réside pas principalement dans
l’importance ou la perfection
matérielle de ce que l’on fait, mais
dans l’amour qui conduit à le faire de
la meilleure manière possible. «
Faites tout par amour » [2], répétait
saint Josémaria. « Tout ce que l’on
fait par amour prend de la beauté, de
la grandeur.» [3]. Il n’y a donc pas de



travaux ou de tâches subalternes, car
l’importance réside dans l’amour
avec lequel elles sont accomplies.

En ce qui concerne la sanctification
du travail, le fondateur de l’Opus Dei
a prêché un jour : « Faites tout par
amour et librement ; barrez la voie à
la crainte et à la routine : servez Dieu
notre Père » [4]. Ainsi, il sera naturel
et nécessaire que nous nous
demandions, surtout lors de notre
examen de conscience, ce qui nous
motive à nous comporter d’une
certaine manière : qu’est-ce qui me
pousse à accomplir cette action
particulière : l’amour pour Dieu et
pour les autres, ou ma satisfaction
personnelle ?

Le simple respect des règles peut
facilement devenir un poids. D’une
certaine manière, c’est ce qui est
arrivé au frère aîné du fils prodigue.
Même s’il semblait faire beaucoup de
choses bien — rester proche de son



père, travailler dur à la ferme… — il
n’appréciait pas la vie qu’il menait ;
on peut même sentir qu’il enviait la
décision de son frère et les
divertissements qu’il avait eus. C’est
pourquoi il est nécessaire de
rechercher sincèrement le bien des
commandements divins et de ce qui
naît comme fruit de notre relation
avec Dieu et avec nos frères : c’est
quelque chose de libérateur, qui
nous permet de savourer ce qui vaut
vraiment la peine et ce qui n’en vaut
pas la peine. Car ce n’est pas
seulement ce que je fais qui compte,
mais aussi le bien que je poursuis en
le faisant. La vie est un voyage au
cours duquel nous purifions peu à
peu nos intentions et nous nous
enfonçons de plus en plus dans
l’acquisition des meilleurs biens, en
rectifiant notre orientation lorsque
nous nous rendons compte que le
parcours s’est avéré erroné. Ainsi, en
luttant pour choisir ce qui est le



mieux pour nous, le désir d’aimer
Dieu par-dessus tout grandira.

DANS SES rapports avec Dieu, le
chrétien a besoin de protéger un
temps et un ordre dans sa vie pour
que les autres réalités du monde
n’étouffent pas ce qui est essentiel et
ce qui donne vraiment un sens à la
vie. Planifier et établir des priorités
est, après tout, ce que nous essayons
de faire pour toute activité qui nous
intéresse : prendre soin de notre
famille, évoluer professionnellement,
entretenir des amitiés, se reposer et
être en bonne forme physique.
Sinon, il est facile de se laisser
emporter par la hâte et l’urgence de
la vie quotidienne, au point de
s’éloigner des biens que nous
voulions atteindre. Saint Josémaria
appelait « plan de vie » l’ensemble
des pratiques de piété qui composent



la journée d’un chrétien. Ce sont des
moments qui nous permettent de
découvrir qu’«il y a quelque chose de
saint, de divin, qui se cache dans les
situations les plus ordinaires et c’est
à chacun d’entre vous qu’il
appartient de le découvrir » [5], au
milieu de notre travail et de nos
autres activités. Le plan de vie
répond donc au besoin de l’âme « de
chercher Dieu, de le rencontrer et de
le fréquenter toujours, en l’admirant
avec amour au milieu des fatigues de
son travail ordinaire » [6].

Saint Josémaria prévenait les
membres de l’Œuvre que ce plan de
vie ne devait pas devenir un
programme rigide et figé, dont la
réalisation serait une fin en soi. Au
contraire, ses contenus, disait-il, « ne
doivent pas devenir des normes
rigides, tels des compartiments
étanches ; ils indiquent un itinéraire
souple, adapté à ta condition
d’homme qui vit en pleine rue,



accomplissant ton travail
professionnel intense, et ayant des
obligations et des relations sociales
que tu ne dois pas négliger, car c’est
dans ces occupations-là que se
poursuit ta rencontre avec Dieu. Ton
plan de vie sera comme ce gant
élastique qui s’adapte parfaitement à
la main qui l’enfile » [7]. En effet, ce
ne sont pas des choses à faire et à
rayer pour avoir la paix : ce sont des
moyens qui nous ouvrent à Dieu et
aux besoins de notre prochain. Nous
pouvons recourir à l’intercession de
la Vierge Marie pour qu’elle nous
aide à toujours agir par amour,
animés du désir de nous identifier à
son Fils.

[1]. Saint Augustin, Homélies sur 1 Jn
( septième homélie ), n° 8.

[2]. Saint Josémaria, Chemin, n° 813.



[3]. Saint Josémaria, Chemin, n° 42.

[4]. Saint Josémaria, Amis de Dieu,
(Travail de Dieu), n° 68.

[5]. Saint Josémaria -,Entretiens, N°
114.

[6]. Saint Josémaria, Lettre 3, n° 13.

[7]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
149.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/meditation-
mercredi-de-la-28eme-semaine-du-

temps-ordinaire/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mercredi-de-la-28eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mercredi-de-la-28eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mercredi-de-la-28eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mercredi-de-la-28eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mercredi de la 28ème semaine du Temps Ordinaire

