
opusdei.org

Méditation :
Mercredi de la
19ème semaine du
Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : Dieu a mis en
pratique la correction
fraternelle ; une épreuve
d’affection et de confiance ;
paix et prudence.

- Dieu a mis en pratique la correction
fraternelle

- Une épreuve d’affection et de
confiance

- Paix et prudence



LES ŒUVRES de miséricorde nous
invitent à sortir de nous-mêmes pour
aller à la rencontre de nos frères et
sœurs. Le Catéchisme nous rappelle
que « les œuvres de miséricorde sont
les actions charitables par lesquelles
nous venons en aide à notre
prochain dans ses nécessités
corporelles et spirituelles (cf. Is 58,
6-7 ; He 13, 3). Instruire, conseiller,
consoler, conforter sont des œuvres
de miséricorde spirituelle, comme
pardonner et supporter avec
patience. » [1]. Ainsi, nous apprenons
à regarder les autres avec les yeux de
Dieu, en ne cherchant que leur bien.
L’une de ces œuvres de miséricorde
spirituelle consiste à corriger ceux
qui font le mal. C’est précisément
parce que nous ne voulons que le
bien de nos frères et sœurs qu’en
plus de les soutenir, de les servir, de
prier pour eux, etc., nous essayons
aussi de les aider autant que possible



à se détourner du péché, ou de les
encourager gentiment à déraciner un
défaut.

Comme nous le lisons dans l’Ancien
Testament, Dieu lui-même a mis en
pratique cette coutume « chaque fois
que les hommes étaient déterminés
— et nous pouvons dire que nous
sommes déterminés — à prendre le
chemin du mal. L’histoire du peuple
élu est une manifestation claire de
cette sollicitude divine. Dans de
nombreuses situations, Yahvé aurait
pu les relâcher de sa main, mais
toujours — tantôt par des
châtiments, tantôt par des
avertissements des prophètes — il les
a ramenés à lui, les ramenant sur les
chemins du salut […]. Dans
l’Évangile, nous voyons que Jésus-
Christ ne se prive pas de reprendre
et de corriger ceux qu’il veut
conduire sur le bon chemin ; non
seulement les pharisiens qui ont
rejeté son message, mais aussi ses



amis : Pierre, même avec dureté,
lorsque l’apôtre lui suggère d’éviter
la Passion ; ou Marthe de Béthanie,
avec douceur, pour s’être trop
préoccupée des tâches ménagères. Le
Seigneur a su utiliser le ton et le
langage qui convenaient le mieux à
chacun » [2]. Nous pouvons demander
à Dieu de nous donner un regard «
qui aime et corrige, qui connaît et
reconnaît, qui discerne et pardonne
(cf. Lc 22, 61), comme Dieu l’a fait et
le fait avec chacun de nous » [3].

C’EST DANS LE CADRE de cette
miséricorde divine que s’inscrit la
coutume évangélique de la
correction fraternelle, qui naît d’une
préoccupation authentique pour le
salut et la sainteté des autres. Déjà
dans l’Ancien Testament, on trouve
des références : « Questionne ton
ami : peut-être n’a-t-il rien fait, et, s’il



a fait quelque chose, il ne
recommencera pas […] Questionne
ton prochain avant d’en venir aux
menaces (Si 19, 13, 17). Dans le cadre
d’un discours sur le service des plus
petits et le pardon sans limites, Jésus
établit le canal par lequel passe cette
œuvre de miséricorde : « Si ton frère
a commis un péché contre toi, va lui
faire des reproches seul à seul. S’il
t’écoute, tu as gagné ton frère » (Mt
18, 15).

A partir de l’enseignement et de
l’exemple du Seigneur, la correction
fraternelle est une tradition de la
famille chrétienne, qui se présente
comme une véritable nécessité, une
obligation d’amour et de justice à la
fois. Saint Ambroise écrivait au IVe
siècle : « Si tu découvres une faute
chez un ami, corrige-le en secret […].
Les corrections, en effet, font du bien
et sont plus bénéfiques qu’une amitié
silencieuse » [4]. La correction
fraternelle est aussi une expression



concrète de la communion des
saints : parce que nous formons un
seul corps et que nous ne sommes
pas indifférents à ce qui arrive aux
autres, chaque fois que c’est possible
et prudent, nous les aidons par nos
conseils à surmonter les difficultés
ou les dangers qu’ils peuvent
rencontrer. Nous voulons prendre
soin de nos frères et sœurs comme l’a
fait le Christ, en coopérant à leur
salut afin qu’aucun d’entre eux ne se
perde (cf. Jn 17, 12). Saint Augustin
met en garde contre la grave
responsabilité que représente
l’omission de cette aide : « Il est pire
pour toi de te taire que pour lui
d’être absent » [5].

L’attitude pour faire la correction
fraternelle est toujours délicate et
prudente, avec des mots imprégnés
d’affection et de compréhension
véritables, qui évitent d’humilier
celui qui est corrigé. Ainsi, elle ne
sera pas perçue comme un jugement



mais comme un service, « une
manifestation de confiance et
d’affection surnaturelle » [6]. C’est
pourquoi, avant de le faire, il est très
bon de s’adresser au Seigneur dans
la prière, en examinant notre propre
cœur pour nous rendre compte que
nous sommes les premiers à avoir
besoin d’être corrigés et, en même
temps, pour découvrir s’il n’y a pas
d’autres intentions que le désir
d’aider qui ne soient pas si saintes. «
La règle suprême de la correction
fraternelle est l’amour : vouloir le
bien de nos frères et sœurs. Et
souvent, c’est aussi tolérer les
problèmes des autres, les fautes des
autres dans le silence, dans la prière,
et ensuite trouver la bonne façon de
les corriger » [7].

À PROPOS de l’exercice de la
correction fraternelle, saint



Josémaria conseillait : " « Agissez
toujours avec simplicité, vertu si
familière au bon enfant de Dieu.
Montrez-vous naturels dans votre
langage et dans votre comportement.
Allez au fond des problèmes ; ne
restez pas à la surface des choses.
N’oubliez pas qu’il faut envisager par
avance la peine des autres et la nôtre
si nous voulons vraiment nous
acquitter saintement et honnêtement
de nos obligations de chrétien » [8].

La correction fraternelle est un geste
d’honnêteté envers l’autre, car au
lieu de le critiquer dans son dos,
nous lui disons face à face, avec
gentillesse, ce que nous pensons qu’il
pourrait changer. « Mais,
malheureusement, la première chose
qui se crée autour de celui qui a tort,
c’est le commérage, où tout le monde
apprend l’erreur, avec tous les
détails, sauf la personne concernée !
Ce n’est pas bien, frères et sœurs, ce
n’est pas agréable à Dieu. Je ne me



lasse pas de répéter que le
commérage est un fléau dans la vie
des personnes et des communautés,
parce qu’il apporte la division, la
souffrance, le scandale, et qu’il n’aide
jamais à s’améliorer, à grandir » [9].
Bien qu’il soit difficile de faire et de
recevoir une correction fraternelle,
parce que cela implique d’entrer
dans la vie d’une autre personne, que
cela peut être embarrassant et qu’il
peut même sembler que l’autre
personne a, au fond, ses raisons
d’agir d’une certaine manière, il est
également vrai que Dieu bénit cette
aide entre frères et qu’elle laisse
dans le cœur un fruit de paix. Celui
qui la fait est rempli de paix parce
qu’au lieu de murmurer, il a essayé
d’aider un frère ; et celui qui la reçoit
sait qu’il a la prière et l’affection de
quelqu’un qui se préoccupe de son
propre bien.

La vertu de prudence joue un rôle
important dans le discernement du



bon moment et de la bonne manière
de faire et de recevoir une
correction. En général, la prudence
nous conduira à demander conseil à
une personne sage quant au moment
opportun, et à comprendre que la
correction doit porter sur ce qui est
vraiment nécessaire et important, et
non sur des broutilles ou des erreurs
occasionnelles. De même, la
prudence nous conduira à ne pas
corriger trop souvent les mêmes
fautes, car nous avons tous besoin de
temps et de la grâce de Dieu pour
nous améliorer. Nous pouvons
demander à Marie, que nous
vénérons comme la Vierge la plus
prudente, de nous aider à nous
soutenir mutuellement dans notre
cheminement chrétien, sachant que «
le frère qui est aidé par son frère est
comme une ville fortifiée » (Pr 18,
19).



[1]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2447.

[2]. Xavier Echevarría, podcast 
Corregir al que se equivoca (en
www.opusdei.es).

[3]. Benoît XVI, Message, 3 novembre
2011.

[4]. Saint Ambroise, De officiis
ministrorum III, 125-135.

[5]. Saint Augustin, Sermon 82, n° 7.

[6]. Saint Josémaria, Forge, n° 566.

[7]. Pape François, Audience genérale,
3 novembre 2021.

[8]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
160.

[9]. Pape François, Angélus, 10
novembre 2023.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/meditation-
mercredi-de-la-19eme-semaine-du-

temps-ordinaire/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mercredi-de-la-19eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mercredi-de-la-19eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mercredi-de-la-19eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mercredi-de-la-19eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mercredi de la 19ème semaine du Temps Ordinaire

