
opusdei.org

Méditation : Mardi
de la 5ème semaine
de Carême

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
L’épreuve du désert ; la valeur
des biens matériels ; regarder la
Croix pour être guéri.

- L’épreuve du désert

- La valeur des biens matériels

- Regarder la Croix pour être guéri



APRÈS avoir traversé la mer Rouge,
le peuple juif a dû éprouver un
sentiment profond de libération. Le
frémissement des eaux qui
s’abattaient sur leurs persécuteurs a
dû être accompagné d’une sensation
de délivrance : après tant d’années
d’esclavage, leur Dieu les avait
sauvés. Mais le temps s'écoulait plus
lentement qu’ils ne le pensaient. La
terre promise semblait de plus en
plus lointaine, et certains se
souvenaient même avec nostalgie de
leur vie d’esclaves. Le peuple se
lassait de marcher et parlait contre
Dieu et Moïse : « Pourquoi nous avoir
fait monter d’Égypte ? Était-ce pour
nous faire mourir dans le désert ?
» (Nb 21, 5). La joie du salut avait fait
place à l’insatisfaction et au
ressentiment.

Jésus aussi s’est soumis l’épreuve du
désert. Les quarante jours du Carême
nous invitent à l’accompagner au
milieu de son apparent abandon. Au



moment de la faiblesse, le Christ n’a
pas succombé à la tentation, mais a
mis sa confiance en Dieu son Père. Il
nous a appris, non seulement par ses
paroles, mais surtout par sa propre
vie, que nous devons souvent passer
par le désert pour atteindre la pleine
liberté. Il est vrai que la vie
chrétienne nous promet le salut du
péché et donc la joie. Mais le chemin
qui nous y mène consiste à
redécouvrir ce qui est vraiment
important dans notre vie et à nous
défaire de nos attaches.

« Le désert est le lieu de l’essentiel.
Regardons notre vie : combien de
choses inutiles nous entourent !
Comme il nous ferait du bien de nous
libérer de tant de réalités superflues,
de redécouvrir ce qui compte
vraiment, de retrouver les visages de
ceux qui nous sont proches ! » [1] À
l’approche de la Semaine Sainte,
nous pouvons raviver notre désir de
vivre près de Jésus, libérés de tout ce



qui ne nous conduit pas à lui : « Mon
Dieu ! que je haïsse le péché, et que je
m’unisse à toi, étreignant la Sainte
Croix, afin qu’à mon tour
j’accomplisse ta Volonté très
aimable… dépouillé de tout
attachement terrestre, sans autre
visée que ta gloire… avec générosité,
sans rien garder pour moi, m’offrant
avec toi dans un parfait holocauste » 
[2].

« LE SEIGNEUR envoya contre le
peuple des serpents à la morsure
brûlante, et beaucoup en moururent
dans le peuple d’Israël » nous disent
les Écritures. Le peuple élu avait
rejeté la protection de Dieu. Fatigués
de ne jamais atteindre le but, ils
avaient tourné leur cœur vers les
choses qu’ils regrettaient de leur
séjour en Égypte, même si elles



étaient de peu de valeur ou portaient
les marques de leur esclavage.

Parfois, nous aussi, comme le peuple
d’Israël, nous pouvons ressentir
l’éloignement apparent de Dieu et
l’attrait des biens que nous avons
laissés derrière nous. Mais en
contemplant la pauvreté du Christ
sur la croix – « il ne reste au Seigneur
qu’un morceau de bois » - nous
sentons que le bonheur ne se trouve
pas dans les biens matériels. Nous
comprenons mieux combien ces
réalités sont éphémères, qu’elles ne
touchent pas les profondeurs de
l’âme. « Lorsque quelqu’un axe son
bonheur exclusivement sur les
choses d’ici-bas — j’ai été témoin de
véritables tragédies —, il en pervertit
l’usage raisonnable et détruit l’ordre
sagement disposé par le Créateur, dit
saint Josémaria. Le cœur est alors
triste et insatisfait ; il s’égare dans
des sentiers d’éternel
mécontentement » [3].



« Heureux les pauvres de cœur, car
le royaume des Cieux est à eux » (Mt
5, 3). Par ces mots, le Seigneur offre
le bonheur, sur la terre et dans le
ciel, à ceux qui placent leur sécurité
et leur richesse en Dieu. Les pauvres
de cœur possèdent les choses sans
être possédés par elles. La pauvreté
d’esprit nous permet d’apprécier
véritablement la réalité, car elle nous
relie aux choses simples, aux gens, à
Dieu. En bref, avec tout ce qui
satisfait nos désirs les plus profonds.

CES MORSURES de serpent n’étaient
pas le dernier mot du Seigneur. Le
peuple se repent et se rend auprès de
Moïse qui, fidèle à sa vocation de
prêtre, intercède pour son peuple.
Alors Dieu, poussé par sa
miséricorde, leur donne un remède
particulier : ceux qui, après avoir été
mordus, regardaient vers un serpent



d’airain, ne mourraient pas. Ainsi, ce
qui était la cause de la mort est
devenu en même temps le symbole
du salut. Le serpent est donc une
image qui anticipe la croix du Christ :
celle-ci porte tous les péchés du
monde et, en même temps, celui qui
les a vaincus pour toujours par sa
mort.

« Quand vous aurez élevé le Fils de
l’homme, dit Jésus dans l’Évangile de
Jean, alors vous comprendrez que
moi, JE SUIS, et que je ne fais rien de
moi-même ; ce que je dis là, je le dis
comme le Père me l’a enseigné » (Jn
8, 28). Si nous ne connaissions pas la
fin de l’histoire, nous penserions que
l’élévation dont parle le Seigneur se
rapporte à une gloire temporelle
future. Il n’est pas facile de
comprendre que sa véritable
exaltation a eu lieu sur la croix, et
que la fixation des clous est sa façon
de vivre la liberté. Par conséquent,
en regardant et en assumant la



faiblesse du Christ, nous revêtons la
force de Dieu. Nous aussi, nous
pouvons faire nôtres ces paroles
paradoxales de saint Paul : « C’est
donc très volontiers que je mettrai
plutôt ma fierté dans mes faiblesses,
afin que la puissance du Christ fasse
en moi sa demeure. C’est pourquoi
j’accepte de grand cœur pour le
Christ les faiblesses, les insultes, les
contraintes, les persécutions et les
situations angoissantes. Car, lorsque
je suis faible, c’est alors que je suis
fort » (2 Co 12, 9-10).

Au pied de la croix, nous trouvons la
Vierge Marie. Elle a été capable de se
détacher même de son propre Fils, et
c’est de ce geste de don de soi qu’est
née sa maternité envers tous les
hommes. Nous pouvons lui
demander de toujours diriger notre
regard vers la croix, afin que le
Christ chasse les serpents qui
peuvent rôder dans notre vie.



[1]. Pape François, Audience générale,
26 février 2020.

[2]. Saint Josémaria, Chemin de Croix,
IX station.

[3]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
118.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/meditation-
mardi-de-la-5eme-semaine-de-careme/

(30/01/2026)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mardi-de-la-5eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mardi-de-la-5eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mardi-de-la-5eme-semaine-de-careme/

	Méditation : Mardi de la 5ème semaine de Carême

